
Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

90 

Missio Ecclesiae 

ISSN 2086-5368 (Print)  

ISSN 2086-5368 (Online)  

https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me 

Vol.14, No.2, pp. 90-100, 2025 

 

 

Inkarnasi Yesus Sebagai Paradigma Kepemimpinan Gereja  

 

Alfina Aprilla Awuya, Ineke Marlien Tombengb 
aUniversitas Kristen Indonesia Tomohon, alfinaawuy@gmail.com 
bUniversitas Kristen Indonesia Tomohon, ineketombeng@gmail.com 
 

INFO ARTIKEL 

___________________ 

Sejarah Artikel: 

Diterima: 13 Agustus 2025 

Direvisi: 17 Oktober 2025 

Disetujui: 19 Oktober 2025 

Dipublikasi: 31 Oktober 2025 

___________________ 

Kata Kunci: 

Gereja, Inkarnasi Yesus, 

Kepemimpinan Kristen, 

Paradigma Pelayanan 
_______________________ 

 

Keywords: 
Church, incarnation of Jesus, 

Christian Leadership, Ministry 

Paradigm 

_______________________ 

 

 

ABSTRAK
 

________________________________________________
Kepemimpinan gereja sering kali dipahami secara struktural atau 

administratif, padahal secara teologis merupakan panggilan untuk 

menghadirkan kasih, kuasa, dan karakter Kristus di tengah umat. 

Berangkat dari perspektif teologi Reformed, khususnya pemikiran John 

Calvin tentang inkarnasi Kristus, penelitian ini bertujuan merumuskan 

paradigma kepemimpinan gereja yang berakar pada prinsip 

inkarnasional. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan 

pendekatan teologis-doktrinal untuk menganalisis ajaran Alkitab dan 

karya Calvin tentang inkarnasi, serta relevansinya bagi kepemimpinan 

gereja masa kini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa inkarnasi Yesus 

merupakan model kepemimpinan yang menekankan tiga prinsip utama, 

yaitu kerendahan hati, solidaritas yang berdialog, dan transformasi yang 

memulihkan secara holistik. Paradigma ini menegaskan bahwa 

kepemimpinan gereja yang sejati bukan berpusat pada kuasa dan status, 

tetapi pada kehadiran yang melayani dan memulihkan. Implikasi 

penelitian ini menunjukkan bahwa gereja masa kini perlu menumbuhkan 

spiritualitas kepemimpinan inkarnasional yang hadir di tengah umat, 

berempati terhadap pergumulan mereka, serta menghadirkan kasih Allah 

secara nyata dalam kehidupan dan pelayanan. 
 

ABSTRACT 

__________________________________________________________

______
 

Church leadership is often viewed structurally or administratively, whereas 

theologically it is a calling to embody the love, power, and character of 

Christ among His people. Grounded in the Reformed theological 

perspective, particularly John Calvin’s thought on the incarnation of 

Christ, this study aims to formulate a church leadership paradigm rooted 

in incarnational principles. Using a literature study with a theological -

doctrinal approach, this research analyzes biblical teachings and Calvin’s 

works on the incarnation and their relevance to contemporary church 

leadership. The findings reveal that the incarnation of Jesus provides a 

leadership model emphasizing three core principles: humility, dialogical 

solidarity, and holistic transformation. This paradigm affirms that genuine 

church leadership is not centered on power or position but on presence, 

service, and restoration. The study implies that today’s church needs to 

cultivate an incarnational leadership spirituality —one that lives among 

INSTITUT 
INJIL  
INDONESIA 

 

https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me


91 

the people, empathizes with their struggles, and manifests God’s love 

tangibly in both life and ministry.  
 

 

PENDAHULUAN 

 Gereja sepanjang sejarah selalu bergumul dengan dinamika kepemimpinan. Dari 

gereja mula-mula hingga era modern, kualitas rohani dan integritas pemimpin menjadi 

faktor penting yang menentukan arah dan kesetiaan umat kepada Kristus. Di tengah 

perubahan sosial, teknologi, dan budaya yang cepat, gereja menghadapi tantangan serius 

berupa krisis keteladanan dan kehilangan orientasi spiritual. Banyak pemimpin gereja lebih 

menonjol dalam peran struktural dan administratif, tetapi kurang menghadirkan kasih dan 

karakter Kristus dalam pelayanan sehari-hari (Lie 2020:18). Akibatnya, kepemimpinan 

gerejawi sering diukur melalui popularitas, jumlah anggota, atau pencitraan publik, bukan 

melalui kedewasaan rohani dan pengorbanan diri (Kasali 2018:74). Fenomena ini 

menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari kepemimpinan yang berpusat pada salib 

menuju model yang berorientasi pada kuasa dan prestise. Oleh sebab itu, gereja perlu 

mengembalikan pemahaman kepemimpinan kepada fondasi teologis yang sejati, yaitu 

teladan Yesus Kristus sendiri sebagai Firman yang menjadi manusia (Yoh. 1:14). 

Berbagai penelitian teologis telah menyoroti makna inkarnasi Yesus dalam konteks 

etika, soteriologi, dan spiritualitas, namun belum banyak yang mengkaji relevansinya 

secara langsung terhadap model kepemimpinan gereja.(Sijabat dan Sinaga 2024:12–15) 

Misalnya, Mbuilima menekankan inkarnasi sebagai dasar etika gereja multikultural, tetapi 

tidak menjelaskan implikasinya terhadap pola kepemimpinan yang kontekstual.(Mbuilima 

2021:140–52) Malonda menyoroti aspek pemulihan holistik inkarnasi, namun 

pembahasannya tetap berfokus pada dimensi pastoral, bukan kepemimpinan struktural 

gereja. (Malonda 2021:45–46) Sementara itu, penelitian terbaru menegaskan pentingnya 

paradigma kepemimpinan inkarnasional yang mengintegrasikan kasih, solidaritas, dan 

transformasi sosial, namun belum banyak yang menautkannya dengan pemikiran klasik 

Reformed seperti Calvin (Bonhoeffer 1972:37–38; Nouwen 2020:39–41; Yunaldi 

2022:22–25). Sebagian besar penelitian tersebut masih berfokus pada teori kepemimpinan 

umum dan manajemen organisasi, bukan pada fondasi teologis yang mendalam. Misalnya, 

beberapa kajian terbaru menekankan pentingnya servant leadership dan transformational 

leadership dalam pelayanan gereja, tetapi jarang menelusuri akar teologisnya dalam 

doktrin inkarnasi. Oleh sebab itu, penelitian ini memiliki kebaruan dalam upaya 

mengintegrasikan refleksi klasik Calvin dengan tantangan kepemimpinan gereja 

kontemporer, sehingga memperlihatkan kesinambungan antara teologi dan praksis 

pelayanan. Inilah research gap yang berusaha diisi oleh penelitian ini. yakni, merumuskan 

kembali teologi inkarnasi sebagai paradigma kepemimpinan gereja yang berakar pada 

pemikiran John Calvin dalam kerangka teologi Reformed. 

Inkarnasi bukan sekadar doktrin kristologis, tetapi merupakan bentuk nyata dari 

Artikel ini berargumen bahwa inkarnasi dalam pemikiran Calvin menyediakan kerangka 

normatif dan praktis bagi pembentukan kepemimpinan gereja yang rendah hati, solider, 

dan transformatif. Melalui studi pustaka dengan pendekatan teologis-doktrinal, tulisan ini 

bertujuan menjelaskan makna inkarnasi Yesus dalam terang ajaran Calvin dan 

menguraikan implikasinya bagi kepemimpinan gereja masa kini. Relevansi penelitian ini 

menjadi semakin nyata ketika gereja dihadapkan pada perubahan sosial yang cepat dan 

ekspektasi umat yang semakin kompleks. Pemahaman tentang inkarnasi sebagai paradigma 

kepemimpinan menolong gereja untuk melihat kembali bagaimana kasih Allah bekerja 

melalui kehidupan dan pelayanan yang nyata di tengah dunia. Dengan meneladani pola 

inkarnasional Kristus, kepemimpinan gereja dapat menjadi jembatan antara iman dan 

kehidupan, antara teologi dan pelayanan praktis. Dengan demikian, penelitian ini tidak 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

92 

hanya memperkaya refleksi dogmatis tentang inkarnasi, tetapi juga menawarkan kontribusi 

praktis bagi pembaruan model kepemimpinan gerejawi yang kontekstual dan Kristosentris. 

Penelitian ini penting karena menawarkan paradigma kepemimpinan yang relevan bagi 

gereja di tengah perubahan sosial. Dengan meneladani Kristus yang berinkarnasi, gereja 

dapat memimpin bukan dari kekuasaan, melainkan dari kasih yang melayani. 

 

KAJIAN LITERATUR 

Kajian tentang inkarnasi Yesus telah menjadi perhatian penting dalam teologi 

Kristen, baik dalam tradisi klasik maupun kontemporer. Dalam dekade terakhir, 

pembahasan tentang inkarnasi kembali memperoleh perhatian dalam berbagai jurnal 

teologi, khususnya dalam kaitannya dengan spiritualitas, etika, dan kepemimpinan Kristen. 

Hal ini menunjukkan bahwa inkarnasi bukan hanya isu kristologis tradisional, tetapi juga 

fondasi bagi pembaruan praksis gereja di masa kini. Dalam pemikiran John Calvin, 

inkarnasi dipahami sebagai tindakan kasih Allah yang merendahkan diri untuk 

menyelamatkan manusia berdosa. Melalui pengosongan diri (kenosis), Sang Firman 

mengambil rupa manusia agar manusia memperoleh kembali martabat dan kehidupan baru 

di dalam Allah (Calvin 2011:98). Bagi Calvin, tindakan ini bukan sekadar peristiwa 

sejarah, tetapi pusat dari karya penebusan yang menyingkapkan kerendahan hati dan kasih 

Allah yang tak terbatas (Calvin 2011:112). Pandangan ini kemudian dihidupi dalam 

refleksi para teolog modern yang melihat inkarnasi bukan hanya sebagai doktrin 

kristologis, melainkan sebagai pola hidup dan kepemimpinan. Dietrich Bonhoeffer, 

misalnya, menegaskan bahwa Allah dalam Kristus hadir sebagai Allah yang menderita, 

yang memilih untuk berada di tengah dunia dan berpartisipasi dalam penderitaan manusia 

(Bonhoeffer 1972:361–62). Pandangan Bonhoeffer ini memperluas makna inkarnasi dari 

sekadar teologi keselamatan menuju solidaritas eksistensial yang menjadi dasar bagi 

pelayanan dan kepemimpinan yang berempati. Dalam kerangka ini, pemikiran Bonhoeffer 

dapat dipandang sebagai pengembangan praksis dari prinsip kerendahan hati yang telah 

digagas Calvin. Kedua teolog ini, meski hidup dalam konteks berbeda, menekankan bahwa 

kepemimpinan Kristen berakar pada penyangkalan diri dan kesediaan untuk berbagi 

penderitaan dengan sesama. 

Sementara itu, Henry J. M. Nouwen menafsirkan inkarnasi sebagai model 

kepemimpinan yang bersumber dari hati yang mengenal keheningan dan kasih. Dalam 

bukunya In the Name of Jesus, Nouwen mengajak pemimpin Kristen untuk memimpin dari 

kedalaman spiritualitas, bukan dari rasa kuasa (Nouwen 2020:37–39). Kepemimpinan 

inkarnasional, menurutnya, adalah kepemimpinan yang lahir dari kehadiran Allah dalam 

diri manusia yang rendah hati dan siap melayani. Pandangan ini menegaskan bahwa 

spiritualitas inkarnasional menjadi inti dari kepemimpinan yang membangun komunitas 

dan bukan sekadar organisasi. Beberapa teolog dan peneliti kontemporer juga menekankan 

dimensi sosial dan transformatif dari inkarnasi. Frits A. Malonda melihat bahwa inkarnasi 

tidak berhenti pada penebusan, melainkan mengandung daya pembaruan (transformasi 

holistik) yang menyentuh seluruh aspek kehidupan manusia (Malonda 2021:45). Daniel 

Yunaldi menegaskan bahwa inkarnasi menjadi dasar bagi perubahan hidup orang percaya 

yang nyata di tengah Masyarakat (Yunaldi 2022:22). Pandangan serupa juga muncul dalam 

tulisan Mbuilima yang menyoroti penerapan karya inkarnasi Kristus dalam gereja 

multikultural sebagai bentuk solidaritas dan keadilan sosial (Mbuilima 2021:140–42). 

Dalam konteks akademik yang lebih luas, pemikiran teolog seperti Jürgen Moltmann dan 

N. T. Wright juga memperkaya pemahaman tentang inkarnasi dengan menekankan 

implikasi sosial dan eskatologisnya. Moltmann melihat inkarnasi sebagai tindakan Allah 

yang terus-menerus memperbarui dunia melalui Roh Kudus, sedangkan Wright menyoroti 

bahwa inkarnasi menandai dimulainya pembalikan tatanan dunia yang lama menuju 



93 

kerajaan Allah yang penuh kasih dan keadilan (Moltmann 2019:47–48; Wright 2018:113). 

Perspektif ini membuka ruang refleksi baru bagi gereja untuk memahami inkarnasi sebagai 

misi kehadiran yang aktif di tengah dunia yang terluka. 

Dari berbagai kajian tersebut tampak bahwa inkarnasi memiliki makna yang luas 

mencakup dimensi teologis, sosial, dan pastoral. Namun sebagian besar studi masih 

berfokus pada aspek soteriologis atau moralitas etis. Masih jarang ditemukan penelitian 

yang secara khusus menempatkan inkarnasi sebagai paradigma kepemimpinan gereja yang 

menyeluruh. Karena itu, artikel ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan 

menafsirkan inkarnasi Yesus sebagai dasar teologis dan praktis bagi kepemimpinan yang 

rendah hati, solider, dan transformatif dalam kehidupan gereja masa kini. Inkarnasi tidak 

lagi dipahami hanya sebagai peristiwa teologis, melainkan sebagai prinsip yang menuntun 

gaya hidup dan pelayanan yang berakar pada kasih, empati, dan pengorbanan Kristus. 

Dalam konteks kepemimpinan gereja abad ke-21, teologi inkarnasi menghadirkan jawaban 

terhadap krisis otentisitas dan kemanusiaan. Dunia yang sarat dengan kompetisi, 

manipulasi citra, dan hilangnya empati membutuhkan kepemimpinan yang berakar pada 

kasih Allah yang hadir di tengah manusia. Gereja tidak dapat memisahkan spiritualitas dari 

tanggung jawab sosial, karena keduanya menyatu dalam teladan Kristus yang berinkarnasi. 

Melalui pemahaman ini, kepemimpinan Kristen dipanggil untuk menampilkan wajah Allah 

yang peduli, bukan berjarak; yang membangun, bukan menjatuhkan. Dengan demikian, 

inkarnasi tidak hanya menjadi doktrin teologis, melainkan juga visi etis dan praksis yang 

menuntun gereja untuk menjadi saksi kasih Allah di tengah masyarakat yang haus akan 

pemulihan dan pengharapan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) yang bersifat teologis-doktrinal. Fokus utama penelitian ini adalah 

menelaah konsep inkarnasi Yesus sebagai paradigma kepemimpinan gereja berdasarkan 

sumber-sumber teologis yang relevan. Metode ini dipilih karena sesuai dengan karakter 

penelitian yang bertujuan menggali dan menganalisis makna teologis melalui refleksi 

terhadap teks Alkitab, pemikiran teolog klasik, dan kajian kontemporer (Sugiyono 

2019:12). Sumber data yang digunakan terdiri dari sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer meliputi Alkitab serta tulisan-tulisan utama John Calvin, khususnya 

Institutes of the Christian Religion, yang menjadi dasar kajian teologis utama. Sumber 

sekunder mencakup berbagai literatur pendukung seperti buku teologi, jurnal ilmiah, dan 

artikel akademik yang membahas tema inkarnasi, kepemimpinan gereja, dan pelayanan 

Kristen dalam konteks masa kini. Data dikumpulkan melalui penelusuran literatur yang 

relevan baik dari perpustakaan maupun sumber daring yang dapat diakses secara terbuka. 

Analisis data dilakukan dengan cara mengkaji, membandingkan, dan menafsirkan 

pandangan-pandangan teolog yang berkaitan dengan topik penelitian. Proses ini dilakukan 

melalui beberapa langkah, yaitu: (1) mengidentifikasi konsep utama mengenai inkarnasi 

dan kepemimpinan, (2) mengklasifikasi pandangan dari teolog klasik dan modern, (3) 

menafsirkan prinsip-prinsip teologis yang ditemukan, serta (4) mengaitkannya dengan 

konteks kepemimpinan gereja masa kini secara reflektif. Pendekatan ini membantu peneliti 

menemukan sintesis teologis yang relevan dan aplikatif bagi kehidupan gereja (Enns 

2014:210). Seluruh proses penelitian dilakukan secara sistematis dengan tetap 

memperhatikan validitas sumber dan konsistensi analisis. Dengan metode ini, hasil 

penelitian dapat diuji kembali dan diikuti oleh peneliti lain yang menggunakan prosedur 

serupa. Penelitian ini dilaksanakan dengan kegiatan utama dilakukan di perpustakaan 

Fakultas Teologi serta melalui akses digital terhadap sumber-sumber akademik nasional 

dan internasional (Yunaldi 2022:22). 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

94 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Bagian ini menguraikan hasil analisis teologis yang diperoleh melalui kajian 

pustaka dan refleksi doktrinal mengenai inkarnasi Yesus Kristus dalam pemikiran John 

Calvin serta relevansinya terhadap kepemimpinan gereja masa kini. Inkarnasi dipahami 

bukan sekadar peristiwa historis atau konsep dogmatis, melainkan realitas iman yang 

memancarkan paradigma kepemimpinan yang hidup dan kontekstual. Dalam Kristus yang 

berinkarnasi, Allah memperlihatkan bahwa kepemimpinan sejati tidak berpusat pada 

otoritas, kuasa, atau struktur, melainkan pada kehadiran yang melayani dan kasih yang 

memulihkan. Oleh karena itu, bagian pembahasan ini tidak hanya menyoroti aspek teoretis 

dari doktrin inkarnasi, tetapi juga mengelaborasi bagaimana nilai-nilai teologis tersebut 

membentuk pola kepemimpinan gereja yang relevan bagi zaman ini. 

Dalam kerangka teologi Reformed, Calvin memahami inkarnasi sebagai inti dari 

seluruh karya keselamatan Allah. Melalui pengosongan diri (kenosis), Kristus mengajarkan 

bahwa pemimpin sejati adalah mereka yang rela menundukkan diri di bawah kehendak 

Allah dan bersekutu dengan penderitaan manusia. Pemahaman ini menjadi dasar bagi 

model kepemimpinan gereja yang rendah hati, solider, dan transformatif. Ketiga dimensi 

tersebut tidak berdiri terpisah, melainkan membentuk satu kesatuan yang saling 

melengkapi dalam spiritualitas kepemimpinan yang inkarnasional. Kerendahan hati menata 

hati pemimpin untuk melayani tanpa pamrih; solidaritas meneguhkan kehadiran pemimpin 

yang peka terhadap realitas umat; sedangkan transformasi menuntun pemimpin untuk 

menghadirkan karya Allah yang memperbarui hidup dan struktur sosial. 

Namun demikian, realitas kepemimpinan gereja masa kini sering menunjukkan 

kesenjangan antara teologi dan praksis. Banyak pemimpin gerejawi yang menonjol dalam 

wacana teologis, tetapi kurang menghadirkan kehadiran yang nyata dan solider di tengah 

pergumulan umat. Inkarnasi, yang seharusnya menjadi dasar spiritualitas kepemimpinan, 

sering kali direduksi menjadi simbol liturgis atau narasi teologis yang jauh dari praksis 

hidup. Dalam konteks inilah, pemikiran Calvin memberi kritik yang tajam: kepemimpinan 

tanpa penyangkalan diri dan pengosongan diri kehilangan roh Injil. Calvin menegaskan 

bahwa kemuliaan Kristus justru tampak dalam ketaatan dan penderitaan-Nya, bukan dalam 

kuasa atau pencitraan manusiawi. Dengan demikian, kepemimpinan gereja yang sejati 

seharusnya ditandai oleh kesediaan untuk memasuki realitas manusia sebagaimana Kristus 

sendiri masuk ke dalam dunia ini. Pendekatan teologis-reflektif terhadap inkarnasi ini 

menjadi sarana korektif bagi gereja untuk mengevaluasi model kepemimpinan yang terlalu 

administratif dan kehilangan daya spiritual. Melalui teologi inkarnasi, gereja diajak untuk 

memahami bahwa kepemimpinan bukan sekadar jabatan, tetapi partisipasi dalam karya 

Allah yang berbelas kasih. Hasil dan pembahasan berikut akan menelusuri tiga dimensi 

utama kepemimpinan inkarnasional—kerendahan hati, solidaritas dialogis, dan 

transformasi diakonal—sebagai wujud konkret dari kehadiran Kristus yang terus bekerja 

dalam sejarah. 

 

Kepemimpinan yang Rendah Hati (Kenosis) 

Inkarnasi Yesus merupakan manifestasi tertinggi dari kerendahan hati Allah. Dalam 

peristiwa ini, Sang Firman yang kekal tidak mempertahankan kemuliaan-Nya, tetapi rela 

merendahkan diri dengan mengambil rupa manusia (Flp. 2:6–8). Tindakan ini bukan 

sekadar simbol kasih, melainkan tindakan konkret dari Allah yang memilih jalan pelayanan 

dan penderitaan demi keselamatan manusia. Dalam pandangan John Calvin, kerendahan 

diri Kristus adalah inti dari karya penebusan, sebab Allah yang kudus “menundukkan diri” 

untuk menjangkau manusia yang lemah dan berdosa (Calvin 2011:98). Melalui inkarnasi, 



95 

Allah memperlihatkan bahwa kekuasaan sejati bukanlah dominasi, tetapi kasih yang 

melayani. 

Dalam perspektif teologi Reformed, tindakan pengosongan diri (kenosis) 

menunjukkan bahwa Allah tidak memimpin dari kejauhan, tetapi dengan memasuki 

kondisi manusia dan menanggung penderitaannya. Calvin menyebut tindakan ini sebagai 

mirabilis commercium artinya pertukaran yang ajaib antara keilahian dan kemanusiaan, di 

mana Kristus mengambil apa yang manusia miliki agar manusia memperoleh apa yang 

menjadi milik-Nya (Calvin 2011:112). Di sini, kerendahan hati Kristus bukan hanya 

kualitas moral, tetapi juga fondasi ontologis kepemimpinan ilahi yang membebaskan. 

Model kepemimpinan gereja yang berakar pada kenosis Kristus menuntut 

pemimpin untuk memimpin dengan kesadaran bahwa pelayanan adalah bentuk 

pengosongan diri. Dalam konteks gereja masa kini, kerendahan hati menjadi nilai yang 

semakin langka di tengah budaya kompetitif dan citra publik. Banyak pemimpin rohani 

lebih menonjolkan otoritas dan reputasi dibanding kerelaan untuk melayani dari bawah 

(Lie 2020:21). Paradigma inkarnasional menantang orientasi tersebut dengan 

mengingatkan bahwa kemuliaan Kristus justru terpancar melalui ketaatan dan kerendahan 

hati. 

Kerendahan hati yang sejati bukanlah pasif atau lemah, melainkan kekuatan 

spiritual yang memampukan seseorang untuk mengasihi tanpa pamrih (Stott 2001:115). 

Dalam praktik kepemimpinan gerejawi, hal ini terlihat ketika pemimpin tidak hanya 

mengatur dari atas, tetapi terlibat langsung dalam kehidupan jemaat. Ia rela kehilangan 

kenyamanan dan pengakuan demi membangun kehidupan rohani umat. Sebagaimana 

Kristus membasuh kaki murid-murid-Nya (Yoh. 13:14–15), demikian pula pemimpin 

gereja dipanggil untuk memimpin dengan kesediaan hati yang melayani. Kerendahan hati 

juga memiliki dimensi formasional: ia membentuk karakter pemimpin agar semakin serupa 

dengan Kristus (Lumentut 2021:72). Gereja yang memelihara spiritualitas kenosis akan 

melahirkan pemimpin yang tidak mencari kehormatan, melainkan hidup dalam ketaatan 

dan pengorbanan. Dengan demikian, kepemimpinan gereja tidak lagi ditentukan oleh 

kemampuan manajerial atau retorika, tetapi oleh kedalaman relasi dengan Allah yang 

mengosongkan diri demi manusia. 

Dalam konteks kepemimpinan gereja di Indonesia, spiritualitas kenosis memiliki 

implikasi praktis yang luas. Pemimpin yang meneladani Kristus akan berani hidup 

sederhana, menghindari gaya hidup konsumtif, dan mengutamakan integritas di atas 

penampilan lahiriah. Spiritualitas ini membentuk karakter pelayan yang tidak mencari 

pengakuan, tetapi berfokus pada kesetiaan dalam tugas pelayanan. Gereja masa kini 

membutuhkan pemimpin yang mampu menginspirasi bukan dengan kata-kata besar, tetapi 

dengan kehidupan yang autentik. Dalam hal ini, kenosis bukan hanya doktrin teologis, 

tetapi juga jalan pembentukan diri yang menuntun pemimpin untuk semakin menyerupai 

Kristus dalam setiap aspek kehidupannya. Dalam dunia pelayanan modern yang sarat 

eksposur publik dan kompetisi antarjemaat, kerendahan hati menjadi bukti nyata dari 

kepemimpinan yang sejati. Pemimpin yang berjiwa kenosis tidak mencari sorotan, 

melainkan memberi ruang bagi karya Roh Kudus untuk bekerja melalui dirinya. Gereja di 

Indonesia dapat menghidupi spiritualitas ini dengan menumbuhkan budaya pelayanan yang 

saling melengkapi, bukan saling menonjolkan. Kerendahan hati juga berarti kesiapan untuk 

belajar, dikoreksi, dan dibentuk oleh komunitas iman. Dalam semangat inilah, 

kepemimpinan gereja menemukan kembali maknanya sebagai pelayanan kasih yang 

sederhana namun berdaya ubah besar bagi kehidupan umat. 

 

 

 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

96 

Kepemimpinan yang Solider dan Berdialog 

Inkarnasi Yesus tidak hanya menunjukkan kerendahan hati Allah, tetapi juga 

solidaritas-Nya yang penuh kasih terhadap manusia. Ketika Firman menjadi daging (Yoh. 

1:14), Allah tidak sekadar hadir secara simbolik, tetapi sungguh-sungguh masuk ke dalam 

sejarah manusia merasakan penderitaan, kegembiraan, dan pergumulan mereka. Dalam 

peristiwa ini, Allah menjadi Allah yang “bersama kita,” bukan Allah yang jauh di takhta 

surgawi (Sijabat dan Sinaga 2024:12–13). Yesus hadir di tengah masyarakat yang tertindas 

dan terpinggirkan. Ia makan bersama pemungut cukai, berbicara dengan perempuan 

Samaria, menyentuh orang sakit, dan menangis atas kematian Lazarus (Yoh. 11:33–35). 

Tindakan-tindakan ini menegaskan solidaritas Allah yang nyata, bukan sekadar belas kasih 

dari jauh. Menurut Bonhoeffer, solidaritas Kristus adalah kasih yang menderita; “Allah 

yang menderita adalah satu-satunya Allah yang dapat menolong.” (Bonhoeffer 1972:361). 

Calvin menegaskan bahwa melalui inkarnasi, Kristus menjadi Mediator yang memikul 

penderitaan manusia agar mereka dapat mendekat kepada Allah tanpa rasa takut (Calvin 

2011:145). Dengan demikian, kepemimpinan yang meneladani inkarnasi adalah 

kepemimpinan yang hadir bukan hanya berbicara dari mimbar, tetapi berjalan bersama 

umat di tengah pergumulan hidup mereka. 

Dalam konteks gereja masa kini, solidaritas sering kali hilang di tengah 

birokratisasi pelayanan. Banyak pemimpin lebih sibuk dengan agenda administratif 

ketimbang membangun relasi dengan umat. Padahal, kepemimpinan inkarnasional 

menuntut keterlibatan personal, kepekaan sosial, dan empati terhadap penderitaan manusia 

(Mbuilima 2021:142). Seorang pemimpin gereja yang solider akan hadir di rumah sakit, di 

jalanan, dan di tempat di mana umat mengalami luka kehidupan. Selain solidaritas, 

inkarnasi juga menampilkan dimensi dialogis. Yesus tidak memaksa manusia untuk 

percaya, tetapi berdialog dengan mereka dalam kasih. Dalam percakapan dengan 

perempuan Samaria (Yoh. 4:7–26), Yesus membuka ruang dialog yang memulihkan. 

Kepemimpinan gereja yang berdialog berarti bersedia mendengarkan, bukan hanya 

mengajar; berbicara dalam bahasa umat, bukan bahasa kekuasaan (Mbuilima 2021:148). 

Solidaritas dan dialog berjalan beriringan: tanpa solidaritas, dialog menjadi formalitas; 

tanpa dialog, solidaritas kehilangan kedalaman. Henry Nouwen menyebut kepemimpinan 

semacam ini sebagai “kepemimpinan yang berakar dalam empati dan kehadiran.” (Nouwen 

2020:39–41). Pemimpin tidak lagi menjadi figur yang berjarak, melainkan sahabat yang 

mendengarkan, menemani, dan menolong umat menemukan kehendak Allah dalam realitas 

hidup mereka. Kepemimpinan seperti ini menuntut kehadiran yang otentik dan konsisten 

bukan hanya saat pelayanan berlangsung, tetapi juga dalam keseharian hidup. Ketulusan 

dan empati yang terus dipelihara akan meneguhkan kesaksian gereja sebagai komunitas 

yang hidup dari kasih Allah sendiri. 

Dalam konteks masyarakat yang semakin plural, gereja dihadapkan pada tugas 

membangun jembatan antariman dan antargolongan. Kepemimpinan yang solider dan 

berdialog menuntut kepekaan sosial dan kemampuan mendengar dengan empati. Di 

banyak daerah, gereja telah menjadi tempat perjumpaan lintas budaya melalui kegiatan 

kemanusiaan, pendidikan, dan advokasi. Pemimpin yang hadir di ruang-ruang dialog 

bukan hanya menyuarakan kebenaran, tetapi juga menghadirkan kasih Allah yang 

menghargai setiap pribadi. Di sinilah gereja mempraktikkan inkarnasi secara nyata: hadir 

di tengah dunia tanpa kehilangan identitasnya, dan menjadi sahabat bagi semua orang. 

Oleh karena itu, gereja masa kini dipanggil untuk memulihkan kembali dimensi solidaritas 

dan dialog dalam kepemimpinan. Di tengah dunia yang plural dan penuh ketegangan 

sosial, kepemimpinan yang solider dan berdialog bukan hanya relevan, tetapi mutlak 

diperlukan untuk menghadirkan wajah Kristus yang penuh kasih dan pengertian. Bentuk 

konkret dari kepemimpinan yang solider dan berdialog dapat diwujudkan melalui 



97 

keterlibatan aktif gereja dalam berbagai persoalan kemanusiaan. Di tengah krisis sosial, 

bencana alam, dan ketegangan antaragama, pemimpin gereja dipanggil menjadi jembatan 

kasih dan rekonsiliasi. Hal ini menuntut kesediaan untuk keluar dari kenyamanan 

institusional dan hadir bersama masyarakat yang menderita. Dialog lintas iman, pelayanan 

sosial lintas budaya, serta pendampingan bagi korban kekerasan merupakan bentuk nyata 

dari solidaritas inkarnasional. Dengan demikian, gereja tidak hanya menjadi suara moral, 

tetapi juga teladan kasih yang bekerja di tengah dunia.  

 

Kepemimpinan yang Transformatif dan Memulihkan Secara Holistik (Diakonia) 

Dalam terang pengalaman inkarnasional yang nyata, setiap tindakan kepemimpinan 

Kristen sesungguhnya adalah partisipasi dalam karya Allah yang mentransformasi dunia. 

Pemimpin gereja bukan sekadar pengelola pelayanan, tetapi rekan sekerja Kristus yang 

dipanggil menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah dalam realitas konkret masyarakat. 

Inkarnasi Yesus bukan hanya wujud solidaritas Allah, tetapi juga tindakan transformasi 

yang menyeluruh. Kehadiran Kristus di dunia membawa pembaruan yang melampaui 

dimensi spiritual, menjangkau kehidupan sosial, emosional, dan fisik manusia. Melalui 

pelayanan-Nya, Yesus tidak hanya mengajar, tetapi juga menyembuhkan, memulihkan 

martabat, dan mengubah arah hidup banyak orang (Malonda 2021:45). Bagi Calvin, karya 

keselamatan Kristus meliputi dua dimensi: penebusan dan pembaruan (Calvin 2011:210–

11). Penebusan adalah tindakan Allah yang membebaskan manusia dari dosa, sementara 

pembaruan (regeneration) adalah karya Roh Kudus yang mengubah manusia menjadi 

serupa dengan Kristus. Dengan demikian, inkarnasi memiliki dimensi diakonal yang aktif: 

Allah tidak hanya menyelamatkan, tetapi juga membangun ulang kehidupan manusia. 

Kepemimpinan gereja yang meneladani inkarnasi berarti kepemimpinan yang 

membawa transformasi nyata. Pemimpin gereja dipanggil bukan hanya untuk memelihara 

keadaan yang ada, tetapi untuk memulihkan dan memperbarui (Yunaldi 2022:24). Dalam 

terang teologi inkarnasi, pelayanan diakonal bukan sekadar aktivitas sosial, tetapi ekspresi 

iman yang mengalir dari kasih Allah yang berinkarnasi. Transformasi yang dimaksud tidak 

hanya terjadi pada individu, tetapi juga komunitas dan struktur sosial. Gereja yang 

menghidupi kepemimpinan inkarnasional akan menjadi agen perubahan yang menegakkan 

keadilan, menguatkan yang lemah, dan memulihkan yang terpinggirkan (Bosch 2011:310). 

Dengan demikian, kepemimpinan transformatif bukanlah sekadar strategi organisasi, tetapi 

tindakan iman yang menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah di dunia. 

Dalam konteks Indonesia, di mana banyak gereja berhadapan dengan kemiskinan, 

kekerasan, dan ketidakadilan sosial, paradigma kepemimpinan yang memulihkan menjadi 

sangat relevan. Pemimpin gereja harus berani melampaui batas gedung gereja dan masuk 

ke dalam realitas masyarakat (Wibowo 2020:33). Seperti Yesus yang datang menyentuh 

yang sakit dan berdialog dengan yang tertolak, demikian pula gereja harus hadir secara 

diakonal menyembuhkan luka sosial dan menyalurkan kasih Allah dalam tindakan nyata. 

Paradigma kepemimpinan ini juga berimplikasi pada pembentukan komunitas. Gereja yang 

dipimpin secara inkarnasional akan menjadi komunitas yang saling memulihkan, 

meneguhkan, dan memperbarui kehidupan anggotanya (Alexander dan Nestingen 

2018:88). Kepemimpinan transformatif tidak berhenti pada khotbah, tetapi diwujudkan 

dalam kehidupan bersama yang penuh kasih dan solidaritas. Dengan demikian, dimensi 

diakonal dari inkarnasi menegaskan bahwa pemimpin gereja bukan hanya pengajar atau 

administrator, melainkan pelayan yang menghadirkan kasih Allah dalam seluruh aspek 

kehidupan manusia. Kepemimpinan inkarnasional membawa gereja keluar dari zona 

nyaman menuju pelayanan yang hidup di tengah dunia yang terluka.  

Pelayanan diakonal yang bersumber dari semangat inkarnasi menantang gereja 

untuk berperan aktif dalam pemulihan sosial yang berkelanjutan. Gereja tidak dapat hanya 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

98 

menjadi pengamat, tetapi harus hadir sebagai penggerak perubahan melalui pendidikan, 

pendampingan ekonomi, dan pelayanan bagi yang terpinggirkan. Pemimpin inkarnasional 

akan menuntun jemaat untuk memahami bahwa setiap tindakan kasih, sekecil apa pun, 

merupakan perpanjangan tangan Allah dalam dunia. Di tengah realitas kemiskinan dan 

krisis kemanusiaan, kepemimpinan seperti ini menjadi tanda nyata dari kasih Kristus yang 

memulihkan dan menghidupkan. Diakonia sebagai ekspresi dari kepemimpinan 

inkarnasional bukanlah kegiatan karitatif sesaat, melainkan gerakan transformasi yang 

berkelanjutan. Pelayanan yang berorientasi pada kasih harus menjadi pola hidup 

komunitas, bukan sekadar proyek sosial. Pemimpin gereja berperan penting membentuk 

kesadaran kolektif bahwa setiap anggota jemaat adalah pelayan diakonal yang dipanggil 

untuk menjadi berkat bagi dunia. Dengan demikian, transformasi yang dihasilkan tidak 

berhenti pada pemulihan individu, tetapi menembus struktur sosial dan budaya, membawa 

tanda-tanda kerajaan Allah yang penuh keadilan, damai, dan sukacita. Gereja yang hidup 

dalam semangat inkarnasi akan menjadi agen harapan di tengah dunia yang haus akan 

kasih dan pemulihan sejati. 

Ketiga dimensi kepemimpinan inkarnasional yaitu kerendahan hati, solidaritas 

dialogis, dan transformasi holistic mewakili satu kesatuan utuh dari gaya kepemimpinan 

Yesus Kristus. Kenosis mengajarkan pemimpin untuk mengosongkan diri dari ego dan 

ambisi pribadi; solidaritas mengajak pemimpin untuk berjalan bersama umat dalam empati 

dan kasih; sementara transformasi memanggil pemimpin untuk memperbarui dunia dengan 

kekuatan Injil. Paradigma ini memberi arah baru bagi gereja masa kini: kepemimpinan 

sejati bukan tentang kuasa, melainkan kehadiran; bukan tentang status, tetapi pelayanan; 

bukan tentang dominasi, tetapi pemulihan. Dalam terang inkarnasi, pemimpin gereja 

dipanggil untuk menghadirkan Allah yang berbelas kasih di tengah umat, sebagaimana 

Kristus yang rela turun ke dunia untuk menebus dan memulihkan ciptaan. Dengan 

demikian, kepemimpinan inkarnasional menjadi model yang tidak hanya teologis tetapi 

juga praktis: ia menuntun gereja untuk melayani dengan rendah hati, hidup bersama 

dengan penuh empati, dan bekerja bagi transformasi masyarakat secara menyeluruh. 

Paradigma ini menjadi panggilan bagi setiap pemimpin gereja untuk meneladani Kristus. 

Pemimpin yang hadir, menderita, dan memulihkan dunia melalui kasih-Nya yang nyata. 

Ketiga dimensi kepemimpinan inkarnasional tersebut memperlihatkan bahwa gereja 

dipanggil untuk menata ulang paradigma kepemimpinan dalam terang Kristus. Ketika 

pemimpin mengosongkan diri dari ambisi pribadi, berjalan bersama umat dalam 

solidaritas, dan terlibat dalam karya pemulihan dunia, maka gereja sungguh menampilkan 

wajah Allah yang berbelas kasih. Kepemimpinan seperti ini bukan sekadar teori, tetapi 

gaya hidup yang mewujud dalam tindakan nyata di tengah dunia yang rapuh. Dalam 

konteks pelayanan gereja di Indonesia, semangat inkarnasional menuntun pemimpin untuk 

tidak terjebak pada administrasi organisasi semata, melainkan menjadi pelayan yang 

menghadirkan kasih, keadilan, dan pengharapan bagi masyarakat. Kepemimpinan gereja 

menjadi bagian dari kesaksian iman yang hidup menyentuh hati manusia, mengubah cara 

pandang, dan menghadirkan kehadiran Kristus di tengah dunia. Dengan demikian, 

paradigma kepemimpinan inkarnasional menghadirkan kontribusi teologis yang penting 

bagi gereja masa kini. Dalam dunia yang terus berubah, model kepemimpinan ini 

menegaskan kembali panggilan gereja untuk menjadi saksi kasih Allah yang hadir di 

tengah masyarakat. Kepemimpinan yang rendah hati, solider, dan transformatif tidak hanya 

membangun komunitas iman yang kokoh, tetapi juga menumbuhkan budaya pelayanan 

yang memuliakan Kristus. Melalui pemimpin-pemimpin yang hidup dalam semangat 

inkarnasi, gereja akan terus memperlihatkan relevansinya menjadi terang dan garam bagi 

dunia yang membutuhkan harapan dan kasih sejati. 

 



99 

SIMPULAN 

 Melalui pendekatan studi teologis-kualitatif dengan penekanan pada teologi 

inkarnasi dalam perspektif John Calvin, penelitian ini menegaskan bahwa inkarnasi Yesus 

Kristus merupakan paradigma kepemimpinan gereja yang menantang pola kepemimpinan 

duniawi. Kristus memperlihatkan bahwa inti kepemimpinan sejati bukanlah kuasa atau 

status, melainkan pelayanan dan kasih yang memulihkan. Inkarnasi tidak hanya berbicara 

tentang karya keselamatan Allah bagi manusia, tetapi juga menjadi dasar teologis bagi 

pembentukan kepemimpinan gereja yang rendah hati, solider, dan transformatif. 

Tujuan penelitian ini untuk menafsirkan inkarnasi Yesus sebagai paradigma 

kepemimpinan gereja telah tercapai melalui kajian teologis dan reflektif. Dari hasil kajian 

dapat disimpulkan tiga dimensi utama kepemimpinan inkarnasional. Pertama, dimensi 

kerendahan hati (kenosis) menuntun pemimpin gereja untuk mengosongkan diri dari 

ambisi pribadi dan belajar melayani sebagaimana Kristus yang rela turun ke dunia demi 

keselamatan manusia. Dalam konteks ini, kerendahan hati bukan kelemahan, tetapi 

kekuatan rohani yang menandai kepemimpinan sejati. Kedua, dimensi solidaritas dan 

dialog menegaskan panggilan pemimpin gereja untuk hadir bersama umat, membangun 

relasi empatik, dan mendengarkan dengan kasih. Kepemimpinan yang solider dan 

berdialog adalah cerminan Allah yang berinkarnasi dan memilih untuk berjalan di tengah 

realitas manusia, bukan berkuasa dari kejauhan. Ketiga, dimensi transformasi dan diakonia 

menegaskan bahwa kepemimpinan yang meneladani Kristus harus menghadirkan 

pembaruan hidup yang nyata dan memulihkan martabat manusia secara holistik. Pemimpin 

gereja dipanggil menjadi agen perubahan yang menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah 

dalam kehidupan sosial. 

Dengan demikian, kontribusi utama penelitian ini terletak pada upaya merumuskan 

paradigma kepemimpinan inkarnasional sebagai sintesis teologis yang menyatukan aspek 

spiritual, etis, dan sosial. Paradigma ini memberikan arah baru bagi kepemimpinan gereja 

masa kini agar tidak terjebak pada struktur, popularitas, atau prestise, melainkan 

meneladani Kristus yang hadir, melayani, dan memulihkan. Inkarnasi menghadirkan pola 

kepemimpinan yang berakar pada kehadiran, bukan dominasi; pada kerendahan hati, bukan 

kebesaran diri; dan pada kasih, bukan kekuasaan. Dalam konteks kehidupan bergereja di 

Indonesia, model kepemimpinan inkarnasional menjadi kunci bagi pembaruan dan 

kesaksian iman yang relevan di tengah perubahan zaman. Gereja dipanggil untuk menata 

ulang orientasi kepemimpinannya: dari ambisi menuju pengabdian, dari kuasa menuju 

pelayanan, dan dari status menuju solidaritas. Ketika para pemimpin gereja menghidupi 

nilai-nilai inkarnasional ini, mereka tidak hanya menampilkan ajaran Kristus, tetapi juga 

menghadirkan kasih Allah yang nyata di tengah dunia yang haus akan pengharapan dan 

pemulihan. Paradigma kepemimpinan inkarnasional menjadi undangan bagi setiap 

pemimpin untuk menghadirkan kasih Allah dalam tindakan konkret yang menyentuh 

kehidupan sesama. 

Sebagai tindak lanjut, gereja perlu memperkuat pembinaan rohani dan teologis bagi 

para pemimpin agar nilai-nilai inkarnasional tidak berhenti sebagai konsep, tetapi menjadi 

pola hidup yang nyata. Pendidikan teologi di lembaga-lembaga Kristen juga perlu 

menempatkan doktrin inkarnasi bukan hanya sebagai kajian akademik, melainkan sebagai 

fondasi spiritual dan etis dalam pembentukan karakter pemimpin gereja. Penelitian 

lanjutan dapat dilakukan untuk menelusuri penerapan paradigma kepemimpinan 

inkarnasional ini dalam berbagai konteks pelayanan gereja di Indonesia, termasuk bidang 

sosial dan lintas budaya yang terus berkembang. Dengan demikian, teologi inkarnasi yang 

digali dari pemikiran Calvin tidak hanya memperkaya khazanah teologi Kristen, tetapi juga 

memberikan arah konkret bagi gereja untuk menjadi representasi kasih Allah yang hidup 

dan bekerja di tengah dunia. 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

100 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Alexander, Desmond, dan Paul Nestingen. 2018. Kepemimpinan Kristen yang Melayani. 

Surabaya: Momentum. 

Bonhoeffer, Dietrich. 1972. Letters and Papers from Prison. disunting oleh E. Bethge. 

New York: Macmillan. 

Bosch, David J. 2011. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. 

Maryknoll: Orbis Books. 

Calvin, John. 2011. Institutes of the Christian Religion. disunting oleh J. T. McNeill. 

Louisville: Westminster John Knox Press. 

Enns, Paul. 2014. The Moody Handbook of Theology. Chicago: Moody Publishers. 

Kasali, Rhenald. 2018. Self Driving: Menjadi Pemimpin Masa Depan. Jakarta: Mizan. 

Lie, Daniel. 2020. Pemimpin Kristen yang Melayani. Yogyakarta: Penerbit Andi. 

Lumentut, Rionny. 2021. Tafsiran Surat Titus: Pedoman Hidup Sehat dalam Gereja. 

Manado: STT IKAT. 

Malonda, Frits A. 2021. “Pemulihan Holistik dalam Terang Inkarnasi Kristus.” Jurnal 

Teologi dan Kepemimpinan 3(2). 

Mbuilima, Ayub Abner Martinus. 2021. “Penerapan Karya Inkarnasi Kristus Dalam Gereja 

Multikultural Sebagai Etik Gereja di Indonesia.” Skenoo : Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Agama Kristen 1(2):140–52. doi:10.55649/skenoo.v1i2.13. 

Moltmann, Jürgen. 2019. The Spirit of Hope: Theology for a World in Peril. London: SCM 

Press. 

Nouwen, Henry J. M. 2020. In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership. 

New York: Crossroad Publishing. 

Sijabat, Naek, dan Janes Sinaga. 2024. “Inkarnasi Yesus Kristus dalam Dialog Teologis 

Filosofis: Dari Doktrinal hingga Implikasi Transformatif.” Jurnal Media Sabda 

Biblika 1(1). https://jurnal.samsb.org/index.php/jmsb/article/view/11. 

Stott, John. 2001. The Incomparable Christ. Downers Grove: IVP. 

Sugiyono. 2019. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

Wibowo, Edi. 2020. “Inkarnasi dan Keselamatan: Telaah Teologis terhadap Makna 

Inkarnasi dalam Konteks Pelayanan Gereja Masa Kini.” Jurnal Teologi dan 

Pelayanan 8(1). 

Wright, N. T. 2018. The Day the Revolution Began. New York: Harper One. 

Yunaldi, Daniel. 2022. “Inkarnasi sebagai Transformasi: Telaah Teologis terhadap Makna 

Keterlibatan Allah dalam Dunia.” Jurnal Teologi Kontekstual 5(1). 


