Missio Ecclesiae
ISSN 2086-5368 (Print)
ISSN 2086-5368 (Online)

https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me
Vol.14, No.2, pp. 90-100, 2025

INSTITUT
INJIL
INDONESIA

Inkarnasi Yesus Sebagai Paradigma Kepemimpinan Gereja

Alfina Aprilla Awuy”, Ineke Marlien Tombeng®

“Universitas Kristen Indonesia Tomohon, alfinaawuy@gmail.com
bUniversitas Kristen Indonesia Tomohon, ineketombeng@gmail.com

INFO ARTIKEL

Sejarah Artikel:

Diterima: 13 Agustus 2025
Direvisi: 17 Oktober 2025
Disetujui: 19 Oktober 2025
Dipublikasi: 31 Oktober 2025

Kata Kunci:

Gereja, Inkarnasi Yesus,
Kepemimpinan Kristen,
Paradigma Pelayanan

Keywords:

Church, incarnation of Jesus,
Christian Leadership, Ministry
Paradigm

ABSTRAK

Kepemimpinan gereja sering kali dipahami secara struktural atau
administratif, padahal secara teologis merupakan panggilan untuk
menghadirkan kasih, kuasa, dan karakter Kristus di tengah umat.
Berangkat dari perspektif teologi Reformed, khususnya pemikiran John
Calvin tentang inkarnasi Kristus, penelitian ini bertujuan merumuskan
paradigma kepemimpinan gereja yang Dberakar pada prinsip
inkarnasional. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan
pendekatan teologis-doktrinal untuk menganalisis ajaran Alkitab dan
karya Calvin tentang inkarnasi, serta relevansinya bagi kepemimpinan
gereja masa kini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa inkarnasi Yesus
merupakan model kepemimpinan yang menekankan tiga prinsip utama,
yaitu kerendahan hati, solidaritas yang berdialog, dan transformasi yang
memulihkan secara holistik. Paradigma ini menegaskan bahwa
kepemimpinan gereja yang sejati bukan berpusat pada kuasa dan status,
tetapi pada kehadiran yang melayani dan memulihkan. Implikasi
penelitian ini menunjukkan bahwa gereja masa kini perlu menumbuhkan
spiritualitas kepemimpinan inkarnasional yang hadir di tengah umat,
berempati terhadap pergumulan mereka, serta menghadirkan kasih Allah

secara nyata dalam kehidupan dan pelayanan.

ABSTRACT

Church leadership is often viewed structurally or administratively, whereas
theologically it is a calling to embody the love, power, and character of
Christ among His people. Grounded in the Reformed theological
perspective, particularly John Calvin’s thought on the incarnation of
Christ, this study aims to formulate a church leadership paradigm rooted
in incarnational principles. Using a literature study with a theological-
doctrinal approach, this research analyzes biblical teachings and Calvin’s
works on the incarnation and their relevance to contemporary church
leadership. The findings reveal that the incarnation of Jesus provides a
leadership model emphasizing three core principles: humility, dialogical
solidarity, and holistic transformation. This paradigm affirms that genuine
church leadership is not centered on power or position but on presence,
service, and restoration. The study implies that today’s church needs to
cultivate an incarnational leadership spirituality—one that lives among

90


https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me

the people, empathizes with their struggles, and manifests God’s love
tangibly in both life and ministry.

PENDAHULUAN

Gereja sepanjang sejarah selalu bergumul dengan dinamika kepemimpinan. Dari
gereja mula-mula hingga era modern, kualitas rohani dan integritas pemimpin menjadi
faktor penting yang menentukan arah dan kesetiaan umat kepada Kristus. Di tengah
perubahan sosial, teknologi, dan budaya yang cepat, gereja menghadapi tantangan serius
berupa krisis keteladanan dan kehilangan orientasi spiritual. Banyak pemimpin gereja lebih
menonjol dalam peran struktural dan administratif, tetapi kurang menghadirkan kasih dan
karakter Kristus dalam pelayanan sehari-hari (Lie 2020:18). Akibatnya, kepemimpinan
gerejawi sering diukur melalui popularitas, jumlah anggota, atau pencitraan publik, bukan
melalui kedewasaan rohani dan pengorbanan diri (Kasali 2018:74). Fenomena ini
menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari kepemimpinan yang berpusat pada salib
menuju model yang berorientasi pada kuasa dan prestise. Oleh sebab itu, gereja perlu
mengembalikan pemahaman kepemimpinan kepada fondasi teologis yang sejati, yaitu
teladan Yesus Kristus sendiri sebagai Firman yang menjadi manusia (Yoh. 1:14).

Berbagai penelitian teologis telah menyoroti makna inkarnasi Yesus dalam konteks
etika, soteriologi, dan spiritualitas, namun belum banyak yang mengkaji relevansinya
secara langsung terhadap model kepemimpinan gereja.(Sijabat dan Sinaga 2024:12-15)
Misalnya, Mbuilima menekankan inkarnasi sebagai dasar etika gereja multikultural, tetapi
tidak menjelaskan implikasinya terhadap pola kepemimpinan yang kontekstual.(Mbuilima
2021:140-52) Malonda menyoroti aspek pemulihan holistik inkarnasi, namun
pembahasannya tetap berfokus pada dimensi pastoral, bukan kepemimpinan struktural
gereja. (Malonda 2021:45-46) Sementara itu, penelitian terbaru menegaskan pentingnya
paradigma kepemimpinan inkarnasional yang mengintegrasikan kasih, solidaritas, dan
transformasi sosial, namun belum banyak yang menautkannya dengan pemikiran klasik
Reformed seperti Calvin (Bonhoeffer 1972:37-38; Nouwen 2020:39-41; Yunaldi
2022:22-25). Sebagian besar penelitian tersebut masih berfokus pada teori kepemimpinan
umum dan manajemen organisasi, bukan pada fondasi teologis yang mendalam. Misalnya,
beberapa kajian terbaru menekankan pentingnya servant leadership dan transformational
leadership dalam pelayanan gereja, tetapi jarang menelusuri akar teologisnya dalam
doktrin inkarnasi. Oleh sebab itu, penelitian ini memiliki kebaruan dalam upaya
mengintegrasikan refleksi klasik Calvin dengan tantangan kepemimpinan gereja
kontemporer, sehingga memperlihatkan kesinambungan antara teologi dan praksis
pelayanan. Inilah research gap yang berusaha diisi oleh penelitian ini. yakni, merumuskan
kembali teologi inkarnasi sebagai paradigma kepemimpinan gereja yang berakar pada
pemikiran John Calvin dalam kerangka teologi Reformed.

Inkarnasi bukan sekadar doktrin kristologis, tetapi merupakan bentuk nyata dari
Artikel ini berargumen bahwa inkarnasi dalam pemikiran Calvin menyediakan kerangka
normatif dan praktis bagi pembentukan kepemimpinan gereja yang rendah hati, solider,
dan transformatif. Melalui studi pustaka dengan pendekatan teologis-doktrinal, tulisan ini
bertujuan menjelaskan makna inkarnasi Yesus dalam terang ajaran Calvin dan
menguraikan implikasinya bagi kepemimpinan gereja masa kini. Relevansi penelitian ini
menjadi semakin nyata ketika gereja dihadapkan pada perubahan sosial yang cepat dan
ekspektasi umat yang semakin kompleks. Pemahaman tentang inkarnasi sebagai paradigma
kepemimpinan menolong gereja untuk melihat kembali bagaimana kasih Allah bekerja
melalui kehidupan dan pelayanan yang nyata di tengah dunia. Dengan meneladani pola
inkarnasional Kristus, kepemimpinan gereja dapat menjadi jembatan antara iman dan
kehidupan, antara teologi dan pelayanan praktis. Dengan demikian, penelitian ini tidak

91



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

hanya memperkaya refleksi dogmatis tentang inkarnasi, tetapi juga menawarkan kontribusi
praktis bagi pembaruan model kepemimpinan gerejawi yang kontekstual dan Kristosentris.
Penelitian ini penting karena menawarkan paradigma kepemimpinan yang relevan bagi
gereja di tengah perubahan sosial. Dengan meneladani Kristus yang berinkarnasi, gereja
dapat memimpin bukan dari kekuasaan, melainkan dari kasih yang melayani.

KAJIAN LITERATUR

Kajian tentang inkarnasi Yesus telah menjadi perhatian penting dalam teologi
Kristen, baik dalam tradisi klasik maupun kontemporer. Dalam dekade terakhir,
pembahasan tentang inkarnasi kembali memperoleh perhatian dalam berbagai jurnal
teologi, khususnya dalam kaitannya dengan spiritualitas, etika, dan kepemimpinan Kristen.
Hal ini menunjukkan bahwa inkarnasi bukan hanya isu kristologis tradisional, tetapi juga
fondasi bagi pembaruan praksis gereja di masa kini. Dalam pemikiran John Calvin,
inkarnasi dipahami sebagai tindakan kasih Allah yang merendahkan diri untuk
menyelamatkan manusia berdosa. Melalui pengosongan diri (kenosis), Sang Firman
mengambil rupa manusia agar manusia memperoleh kembali martabat dan kehidupan baru
di dalam Allah (Calvin 2011:98). Bagi Calvin, tindakan ini bukan sekadar peristiwa
sejarah, tetapi pusat dari karya penebusan yang menyingkapkan kerendahan hati dan kasih
Allah yang tak terbatas (Calvin 2011:112). Pandangan ini kemudian dihidupi dalam
refleksi para teolog modern yang melihat inkarnasi bukan hanya sebagai doktrin
kristologis, melainkan sebagai pola hidup dan kepemimpinan. Dietrich Bonhoeffer,
misalnya, menegaskan bahwa Allah dalam Kristus hadir sebagai Allah yang menderita,
yang memilih untuk berada di tengah dunia dan berpartisipasi dalam penderitaan manusia
(Bonhoeffer 1972:361-62). Pandangan Bonhoeffer ini memperluas makna inkarnasi dari
sekadar teologi keselamatan menuju solidaritas eksistensial yang menjadi dasar bagi
pelayanan dan kepemimpinan yang berempati. Dalam kerangka ini, pemikiran Bonhoeffer
dapat dipandang sebagai pengembangan praksis dari prinsip kerendahan hati yang telah
digagas Calvin. Kedua teolog ini, meski hidup dalam konteks berbeda, menekankan bahwa
kepemimpinan Kristen berakar pada penyangkalan diri dan kesediaan untuk berbagi
penderitaan dengan sesama.

Sementara itu, Henry J. M. Nouwen menafsirkan inkarnasi sebagai model
kepemimpinan yang bersumber dari hati yang mengenal keheningan dan kasih. Dalam
bukunya In the Name of Jesus, Nouwen mengajak pemimpin Kristen untuk memimpin dari
kedalaman spiritualitas, bukan dari rasa kuasa (Nouwen 2020:37-39). Kepemimpinan
inkarnasional, menurutnya, adalah kepemimpinan yang lahir dari kehadiran Allah dalam
diri manusia yang rendah hati dan siap melayani. Pandangan ini menegaskan bahwa
spiritualitas inkarnasional menjadi inti dari kepemimpinan yang membangun komunitas
dan bukan sekadar organisasi. Beberapa teolog dan peneliti kontemporer juga menekankan
dimensi sosial dan transformatif dari inkarnasi. Frits A. Malonda melihat bahwa inkarnasi
tidak berhenti pada penebusan, melainkan mengandung daya pembaruan (transformasi
holistik) yang menyentuh seluruh aspek kehidupan manusia (Malonda 2021:45). Daniel
Yunaldi menegaskan bahwa inkarnasi menjadi dasar bagi perubahan hidup orang percaya
yang nyata di tengah Masyarakat (Yunaldi 2022:22). Pandangan serupa juga muncul dalam
tulisan Mbuilima yang menyoroti penerapan karya inkarnasi Kristus dalam gereja
multikultural sebagai bentuk solidaritas dan keadilan sosial (Mbuilima 2021:140-42).
Dalam konteks akademik yang lebih luas, pemikiran teolog seperti Jiirgen Moltmann dan
N. T. Wright juga memperkaya pemahaman tentang inkarnasi dengan menekankan
implikasi sosial dan eskatologisnya. Moltmann melihat inkarnasi sebagai tindakan Allah
yang terus-menerus memperbarui dunia melalui Roh Kudus, sedangkan Wright menyoroti
bahwa inkarnasi menandai dimulainya pembalikan tatanan dunia yang lama menuju

92



kerajaan Allah yang penuh kasih dan keadilan (Moltmann 2019:47-48; Wright 2018:113).
Perspektif ini membuka ruang refleksi baru bagi gereja untuk memahami inkarnasi sebagai
misi kehadiran yang aktif di tengah dunia yang terluka.

Dari berbagai kajian tersebut tampak bahwa inkarnasi memiliki makna yang luas
mencakup dimensi teologis, sosial, dan pastoral. Namun sebagian besar studi masih
berfokus pada aspek soteriologis atau moralitas etis. Masih jarang ditemukan penelitian
yang secara khusus menempatkan inkarnasi sebagai paradigma kepemimpinan gereja yang
menyeluruh. Karena itu, artikel ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan
menafsirkan inkarnasi Yesus sebagai dasar teologis dan praktis bagi kepemimpinan yang
rendah hati, solider, dan transformatif dalam kehidupan gereja masa kini. Inkarnasi tidak
lagi dipahami hanya sebagai peristiwa teologis, melainkan sebagai prinsip yang menuntun
gaya hidup dan pelayanan yang berakar pada kasih, empati, dan pengorbanan Kristus.
Dalam konteks kepemimpinan gereja abad ke-21, teologi inkarnasi menghadirkan jawaban
terhadap krisis otentisitas dan kemanusiaan. Dunia yang sarat dengan kompetisi,
manipulasi citra, dan hilangnya empati membutuhkan kepemimpinan yang berakar pada
kasih Allah yang hadir di tengah manusia. Gereja tidak dapat memisahkan spiritualitas dari
tanggung jawab sosial, karena keduanya menyatu dalam teladan Kristus yang berinkarnasi.
Melalui pemahaman ini, kepemimpinan Kristen dipanggil untuk menampilkan wajah Allah
yang peduli, bukan berjarak; yang membangun, bukan menjatuhkan. Dengan demikian,
inkarnasi tidak hanya menjadi doktrin teologis, melainkan juga visi etis dan praksis yang
menuntun gereja untuk menjadi saksi kasih Allah di tengah masyarakat yang haus akan
pemulihan dan pengharapan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) yang bersifat teologis-doktrinal. Fokus utama penelitian ini adalah
menelaah konsep inkarnasi Yesus sebagai paradigma kepemimpinan gereja berdasarkan
sumber-sumber teologis yang relevan. Metode ini dipilih karena sesuai dengan karakter
penelitian yang bertujuan menggali dan menganalisis makna teologis melalui refleksi
terhadap teks Alkitab, pemikiran teolog klasik, dan kajian kontemporer (Sugiyono
2019:12). Sumber data yang digunakan terdiri dari sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer meliputi Alkitab serta tulisan-tulisan utama John Calvin, khususnya
Institutes of the Christian Religion, yang menjadi dasar kajian teologis utama. Sumber
sekunder mencakup berbagai literatur pendukung seperti buku teologi, jurnal ilmiah, dan
artikel akademik yang membahas tema inkarnasi, kepemimpinan gereja, dan pelayanan
Kristen dalam konteks masa kini. Data dikumpulkan melalui penelusuran literatur yang
relevan baik dari perpustakaan maupun sumber daring yang dapat diakses secara terbuka.

Analisis data dilakukan dengan cara mengkaji, membandingkan, dan menafsirkan
pandangan-pandangan teolog yang berkaitan dengan topik penelitian. Proses ini dilakukan
melalui beberapa langkah, yaitu: (1) mengidentifikasi konsep utama mengenai inkarnasi
dan kepemimpinan, (2) mengklasifikasi pandangan dari teolog klasik dan modern, (3)
menafsirkan prinsip-prinsip teologis yang ditemukan, serta (4) mengaitkannya dengan
konteks kepemimpinan gereja masa kini secara reflektif. Pendekatan ini membantu peneliti
menemukan sintesis teologis yang relevan dan aplikatif bagi kehidupan gereja (Enns
2014:210). Seluruh proses penelitian dilakukan secara sistematis dengan tetap
memperhatikan validitas sumber dan konsistensi analisis. Dengan metode ini, hasil
penelitian dapat diuji kembali dan diikuti oleh peneliti lain yang menggunakan prosedur
serupa. Penelitian ini dilaksanakan dengan kegiatan utama dilakukan di perpustakaan
Fakultas Teologi serta melalui akses digital terhadap sumber-sumber akademik nasional
dan internasional (Yunaldi 2022:22).

93



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bagian ini menguraikan hasil analisis teologis yang diperoleh melalui kajian
pustaka dan refleksi doktrinal mengenai inkarnasi Yesus Kristus dalam pemikiran John
Calvin serta relevansinya terhadap kepemimpinan gereja masa kini. Inkarnasi dipahami
bukan sekadar peristiwa historis atau konsep dogmatis, melainkan realitas iman yang
memancarkan paradigma kepemimpinan yang hidup dan kontekstual. Dalam Kristus yang
berinkarnasi, Allah memperlihatkan bahwa kepemimpinan sejati tidak berpusat pada
otoritas, kuasa, atau struktur, melainkan pada kehadiran yang melayani dan kasih yang
memulihkan. Oleh karena itu, bagian pembahasan ini tidak hanya menyoroti aspek teoretis
dari doktrin inkarnasi, tetapi juga mengelaborasi bagaimana nilai-nilai teologis tersebut
membentuk pola kepemimpinan gereja yang relevan bagi zaman ini.

Dalam kerangka teologi Reformed, Calvin memahami inkarnasi sebagai inti dari
seluruh karya keselamatan Allah. Melalui pengosongan diri (kenosis), Kristus mengajarkan
bahwa pemimpin sejati adalah mereka yang rela menundukkan diri di bawah kehendak
Allah dan bersekutu dengan penderitaan manusia. Pemahaman ini menjadi dasar bagi
model kepemimpinan gereja yang rendah hati, solider, dan transformatif. Ketiga dimensi
tersebut tidak berdiri terpisah, melainkan membentuk satu kesatuan yang saling
melengkapi dalam spiritualitas kepemimpinan yang inkarnasional. Kerendahan hati menata
hati pemimpin untuk melayani tanpa pamrih; solidaritas meneguhkan kehadiran pemimpin
yang peka terhadap realitas umat; sedangkan transformasi menuntun pemimpin untuk
menghadirkan karya Allah yang memperbarui hidup dan struktur sosial.

Namun demikian, realitas kepemimpinan gereja masa kini sering menunjukkan
kesenjangan antara teologi dan praksis. Banyak pemimpin gerejawi yang menonjol dalam
wacana teologis, tetapi kurang menghadirkan kehadiran yang nyata dan solider di tengah
pergumulan umat. Inkarnasi, yang seharusnya menjadi dasar spiritualitas kepemimpinan,
sering kali direduksi menjadi simbol liturgis atau narasi teologis yang jauh dari praksis
hidup. Dalam konteks inilah, pemikiran Calvin memberi kritik yang tajam: kepemimpinan
tanpa penyangkalan diri dan pengosongan diri kehilangan roh Injil. Calvin menegaskan
bahwa kemuliaan Kristus justru tampak dalam ketaatan dan penderitaan-Nya, bukan dalam
kuasa atau pencitraan manusiawi. Dengan demikian, kepemimpinan gereja yang sejati
seharusnya ditandai oleh kesediaan untuk memasuki realitas manusia sebagaimana Kristus
sendiri masuk ke dalam dunia ini. Pendekatan teologis-reflektif terhadap inkarnasi ini
menjadi sarana korektif bagi gereja untuk mengevaluasi model kepemimpinan yang terlalu
administratif dan kehilangan daya spiritual. Melalui teologi inkarnasi, gereja diajak untuk
memahami bahwa kepemimpinan bukan sekadar jabatan, tetapi partisipasi dalam karya
Allah yang berbelas kasih. Hasil dan pembahasan berikut akan menelusuri tiga dimensi
utama kepemimpinan inkarnasional—kerendahan hati, solidaritas dialogis, dan
transformasi diakonal—sebagai wujud konkret dari kehadiran Kristus yang terus bekerja
dalam sejarah.

Kepemimpinan yang Rendah Hati (Kenosis)

Inkarnasi Yesus merupakan manifestasi tertinggi dari kerendahan hati Allah. Dalam
peristiwa ini, Sang Firman yang kekal tidak mempertahankan kemuliaan-Nya, tetapi rela
merendahkan diri dengan mengambil rupa manusia (Flp. 2:6-8). Tindakan ini bukan
sekadar simbol kasih, melainkan tindakan konkret dari Allah yang memilih jalan pelayanan
dan penderitaan demi keselamatan manusia. Dalam pandangan John Calvin, kerendahan
diri Kristus adalah inti dari karya penebusan, sebab Allah yang kudus “menundukkan diri”
untuk menjangkau manusia yang lemah dan berdosa (Calvin 2011:98). Melalui inkarnasi,

94



Allah memperlihatkan bahwa kekuasaan sejati bukanlah dominasi, tetapi kasih yang
melayani.

Dalam perspektif teologi Reformed, tindakan pengosongan diri (kenosis)
menunjukkan bahwa Allah tidak memimpin dari kejauhan, tetapi dengan memasuki
kondisi manusia dan menanggung penderitaannya. Calvin menyebut tindakan ini sebagai
mirabilis commercium artinya pertukaran yang ajaib antara keilahian dan kemanusiaan, di
mana Kristus mengambil apa yang manusia miliki agar manusia memperoleh apa yang
menjadi milik-Nya (Calvin 2011:112). Di sini, kerendahan hati Kristus bukan hanya
kualitas moral, tetapi juga fondasi ontologis kepemimpinan ilahi yang membebaskan.

Model kepemimpinan gereja yang berakar pada kenosis Kristus menuntut
pemimpin untuk memimpin dengan kesadaran bahwa pelayanan adalah bentuk
pengosongan diri. Dalam konteks gereja masa kini, kerendahan hati menjadi nilai yang
semakin langka di tengah budaya kompetitif dan citra publik. Banyak pemimpin rohani
lebih menonjolkan otoritas dan reputasi dibanding kerelaan untuk melayani dari bawah
(Lie 2020:21). Paradigma inkarnasional menantang orientasi tersebut dengan
mengingatkan bahwa kemuliaan Kristus justru terpancar melalui ketaatan dan kerendahan
hati.

Kerendahan hati yang sejati bukanlah pasif atau lemah, melainkan kekuatan
spiritual yang memampukan seseorang untuk mengasihi tanpa pamrih (Stott 2001:115).
Dalam praktik kepemimpinan gerejawi, hal ini terlihat ketika pemimpin tidak hanya
mengatur dari atas, tetapi terlibat langsung dalam kehidupan jemaat. Ia rela kehilangan
kenyamanan dan pengakuan demi membangun kehidupan rohani umat. Sebagaimana
Kristus membasuh kaki murid-murid-Nya (Yoh. 13:14-15), demikian pula pemimpin
gereja dipanggil untuk memimpin dengan kesediaan hati yang melayani. Kerendahan hati
juga memiliki dimensi formasional: ia membentuk karakter pemimpin agar semakin serupa
dengan Kristus (Lumentut 2021:72). Gereja yang memelihara spiritualitas kenosis akan
melahirkan pemimpin yang tidak mencari kehormatan, melainkan hidup dalam ketaatan
dan pengorbanan. Dengan demikian, kepemimpinan gereja tidak lagi ditentukan oleh
kemampuan manajerial atau retorika, tetapi oleh kedalaman relasi dengan Allah yang
mengosongkan diri demi manusia.

Dalam konteks kepemimpinan gereja di Indonesia, spiritualitas kenosis memiliki
implikasi praktis yang luas. Pemimpin yang meneladani Kristus akan berani hidup
sederhana, menghindari gaya hidup konsumtif, dan mengutamakan integritas di atas
penampilan lahiriah. Spiritualitas ini membentuk karakter pelayan yang tidak mencari
pengakuan, tetapi berfokus pada kesetiaan dalam tugas pelayanan. Gereja masa kini
membutuhkan pemimpin yang mampu menginspirasi bukan dengan kata-kata besar, tetapi
dengan kehidupan yang autentik. Dalam hal ini, kenosis bukan hanya doktrin teologis,
tetapi juga jalan pembentukan diri yang menuntun pemimpin untuk semakin menyerupai
Kristus dalam setiap aspek kehidupannya. Dalam dunia pelayanan modern yang sarat
eksposur publik dan kompetisi antarjemaat, kerendahan hati menjadi bukti nyata dari
kepemimpinan yang sejati. Pemimpin yang berjiwa kenosis tidak mencari sorotan,
melainkan memberi ruang bagi karya Roh Kudus untuk bekerja melalui dirinya. Gereja di
Indonesia dapat menghidupi spiritualitas ini dengan menumbuhkan budaya pelayanan yang
saling melengkapi, bukan saling menonjolkan. Kerendahan hati juga berarti kesiapan untuk
belajar, dikoreksi, dan dibentuk oleh komunitas iman. Dalam semangat inilah,
kepemimpinan gereja menemukan kembali maknanya sebagai pelayanan kasih yang
sederhana namun berdaya ubah besar bagi kehidupan umat.

95



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

Kepemimpinan yang Solider dan Berdialog

Inkarnasi Yesus tidak hanya menunjukkan kerendahan hati Allah, tetapi juga
solidaritas-Nya yang penuh kasih terhadap manusia. Ketika Firman menjadi daging (Yoh.
1:14), Allah tidak sekadar hadir secara simbolik, tetapi sungguh-sungguh masuk ke dalam
sejarah manusia merasakan penderitaan, kegembiraan, dan pergumulan mereka. Dalam
peristiwa ini, Allah menjadi Allah yang “bersama kita,” bukan Allah yang jauh di takhta
surgawi (Sijabat dan Sinaga 2024:12—13). Yesus hadir di tengah masyarakat yang tertindas
dan terpinggirkan. Ia makan bersama pemungut cukai, berbicara dengan perempuan
Samaria, menyentuh orang sakit, dan menangis atas kematian Lazarus (Yoh. 11:33-35).
Tindakan-tindakan ini menegaskan solidaritas Allah yang nyata, bukan sekadar belas kasih
dari jauh. Menurut Bonhoeffer, solidaritas Kristus adalah kasih yang menderita; “Allah
yang menderita adalah satu-satunya Allah yang dapat menolong.” (Bonhoeffer 1972:361).
Calvin menegaskan bahwa melalui inkarnasi, Kristus menjadi Mediator yang memikul
penderitaan manusia agar mereka dapat mendekat kepada Allah tanpa rasa takut (Calvin
2011:145). Dengan demikian, kepemimpinan yang meneladani inkarnasi adalah
kepemimpinan yang hadir bukan hanya berbicara dari mimbar, tetapi berjalan bersama
umat di tengah pergumulan hidup mereka.

Dalam konteks gereja masa kini, solidaritas sering kali hilang di tengah
birokratisasi pelayanan. Banyak pemimpin lebih sibuk dengan agenda administratif
ketimbang membangun relasi dengan umat. Padahal, kepemimpinan inkarnasional
menuntut keterlibatan personal, kepekaan sosial, dan empati terhadap penderitaan manusia
(Mbuilima 2021:142). Seorang pemimpin gereja yang solider akan hadir di rumah sakit, di
jalanan, dan di tempat di mana umat mengalami luka kehidupan. Selain solidaritas,
inkarnasi juga menampilkan dimensi dialogis. Yesus tidak memaksa manusia untuk
percaya, tetapi berdialog dengan mereka dalam kasih. Dalam percakapan dengan
perempuan Samaria (Yoh. 4:7-26), Yesus membuka ruang dialog yang memulihkan.
Kepemimpinan gereja yang berdialog berarti bersedia mendengarkan, bukan hanya
mengajar; berbicara dalam bahasa umat, bukan bahasa kekuasaan (Mbuilima 2021:148).
Solidaritas dan dialog berjalan beriringan: tanpa solidaritas, dialog menjadi formalitas;
tanpa dialog, solidaritas kehilangan kedalaman. Henry Nouwen menyebut kepemimpinan
semacam ini sebagai “kepemimpinan yang berakar dalam empati dan kehadiran.” (Nouwen
2020:39-41). Pemimpin tidak lagi menjadi figur yang berjarak, melainkan sahabat yang
mendengarkan, menemani, dan menolong umat menemukan kehendak Allah dalam realitas
hidup mereka. Kepemimpinan seperti ini menuntut kehadiran yang otentik dan konsisten
bukan hanya saat pelayanan berlangsung, tetapi juga dalam keseharian hidup. Ketulusan
dan empati yang terus dipelihara akan meneguhkan kesaksian gereja sebagai komunitas
yang hidup dari kasih Allah sendiri.

Dalam konteks masyarakat yang semakin plural, gereja dihadapkan pada tugas
membangun jembatan antariman dan antargolongan. Kepemimpinan yang solider dan
berdialog menuntut kepekaan sosial dan kemampuan mendengar dengan empati. Di
banyak daerah, gereja telah menjadi tempat perjumpaan lintas budaya melalui kegiatan
kemanusiaan, pendidikan, dan advokasi. Pemimpin yang hadir di ruang-ruang dialog
bukan hanya menyuarakan kebenaran, tetapi juga menghadirkan kasih Allah yang
menghargai setiap pribadi. Di sinilah gereja mempraktikkan inkarnasi secara nyata: hadir
di tengah dunia tanpa kehilangan identitasnya, dan menjadi sahabat bagi semua orang.
Oleh karena itu, gereja masa kini dipanggil untuk memulihkan kembali dimensi solidaritas
dan dialog dalam kepemimpinan. Di tengah dunia yang plural dan penuh ketegangan
sosial, kepemimpinan yang solider dan berdialog bukan hanya relevan, tetapi mutlak
diperlukan untuk menghadirkan wajah Kristus yang penuh kasih dan pengertian. Bentuk
konkret dari kepemimpinan yang solider dan berdialog dapat diwujudkan melalui

96



keterlibatan aktif gereja dalam berbagai persoalan kemanusiaan. Di tengah krisis sosial,
bencana alam, dan ketegangan antaragama, pemimpin gereja dipanggil menjadi jembatan
kasih dan rekonsiliasi. Hal ini menuntut kesediaan untuk keluar dari kenyamanan
institusional dan hadir bersama masyarakat yang menderita. Dialog lintas iman, pelayanan
sosial lintas budaya, serta pendampingan bagi korban kekerasan merupakan bentuk nyata
dari solidaritas inkarnasional. Dengan demikian, gereja tidak hanya menjadi suara moral,
tetapi juga teladan kasih yang bekerja di tengah dunia.

Kepemimpinan yang Transformatif dan Memulihkan Secara Holistik (Diakonia)

Dalam terang pengalaman inkarnasional yang nyata, setiap tindakan kepemimpinan
Kristen sesungguhnya adalah partisipasi dalam karya Allah yang mentransformasi dunia.
Pemimpin gereja bukan sekadar pengelola pelayanan, tetapi rekan sekerja Kristus yang
dipanggil menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah dalam realitas konkret masyarakat.
Inkarnasi Yesus bukan hanya wujud solidaritas Allah, tetapi juga tindakan transformasi
yang menyeluruh. Kehadiran Kristus di dunia membawa pembaruan yang melampaui
dimensi spiritual, menjangkau kehidupan sosial, emosional, dan fisik manusia. Melalui
pelayanan-Nya, Yesus tidak hanya mengajar, tetapi juga menyembuhkan, memulihkan
martabat, dan mengubah arah hidup banyak orang (Malonda 2021:45). Bagi Calvin, karya
keselamatan Kristus meliputi dua dimensi: penebusan dan pembaruan (Calvin 2011:210-
11). Penebusan adalah tindakan Allah yang membebaskan manusia dari dosa, sementara
pembaruan (regeneration) adalah karya Roh Kudus yang mengubah manusia menjadi
serupa dengan Kristus. Dengan demikian, inkarnasi memiliki dimensi diakonal yang aktif:
Allah tidak hanya menyelamatkan, tetapi juga membangun ulang kehidupan manusia.

Kepemimpinan gereja yang meneladani inkarnasi berarti kepemimpinan yang
membawa transformasi nyata. Pemimpin gereja dipanggil bukan hanya untuk memelihara
keadaan yang ada, tetapi untuk memulihkan dan memperbarui (Yunaldi 2022:24). Dalam
terang teologi inkarnasi, pelayanan diakonal bukan sekadar aktivitas sosial, tetapi ekspresi
iman yang mengalir dari kasih Allah yang berinkarnasi. Transformasi yang dimaksud tidak
hanya terjadi pada individu, tetapi juga komunitas dan struktur sosial. Gereja yang
menghidupi kepemimpinan inkarnasional akan menjadi agen perubahan yang menegakkan
keadilan, menguatkan yang lemah, dan memulihkan yang terpinggirkan (Bosch 2011:310).
Dengan demikian, kepemimpinan transformatif bukanlah sekadar strategi organisasi, tetapi
tindakan iman yang menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah di dunia.

Dalam konteks Indonesia, di mana banyak gereja berhadapan dengan kemiskinan,
kekerasan, dan ketidakadilan sosial, paradigma kepemimpinan yang memulihkan menjadi
sangat relevan. Pemimpin gereja harus berani melampaui batas gedung gereja dan masuk
ke dalam realitas masyarakat (Wibowo 2020:33). Seperti Yesus yang datang menyentuh
yang sakit dan berdialog dengan yang tertolak, demikian pula gereja harus hadir secara
diakonal menyembuhkan luka sosial dan menyalurkan kasih Allah dalam tindakan nyata.
Paradigma kepemimpinan ini juga berimplikasi pada pembentukan komunitas. Gereja yang
dipimpin secara inkarnasional akan menjadi komunitas yang saling memulihkan,
meneguhkan, dan memperbarui kehidupan anggotanya (Alexander dan Nestingen
2018:88). Kepemimpinan transformatif tidak berhenti pada khotbah, tetapi diwujudkan
dalam kehidupan bersama yang penuh kasih dan solidaritas. Dengan demikian, dimensi
diakonal dari inkarnasi menegaskan bahwa pemimpin gereja bukan hanya pengajar atau
administrator, melainkan pelayan yang menghadirkan kasih Allah dalam seluruh aspek
kehidupan manusia. Kepemimpinan inkarnasional membawa gereja keluar dari zona
nyaman menuju pelayanan yang hidup di tengah dunia yang terluka.

Pelayanan diakonal yang bersumber dari semangat inkarnasi menantang gereja
untuk berperan aktif dalam pemulihan sosial yang berkelanjutan. Gereja tidak dapat hanya

97



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

menjadi pengamat, tetapi harus hadir sebagai penggerak perubahan melalui pendidikan,
pendampingan ekonomi, dan pelayanan bagi yang terpinggirkan. Pemimpin inkarnasional
akan menuntun jemaat untuk memahami bahwa setiap tindakan kasih, sekecil apa pun,
merupakan perpanjangan tangan Allah dalam dunia. Di tengah realitas kemiskinan dan
krisis kemanusiaan, kepemimpinan seperti ini menjadi tanda nyata dari kasih Kristus yang
memulihkan dan menghidupkan. Diakonia sebagai ekspresi dari kepemimpinan
inkarnasional bukanlah kegiatan karitatif sesaat, melainkan gerakan transformasi yang
berkelanjutan. Pelayanan yang berorientasi pada kasih harus menjadi pola hidup
komunitas, bukan sekadar proyek sosial. Pemimpin gereja berperan penting membentuk
kesadaran kolektif bahwa setiap anggota jemaat adalah pelayan diakonal yang dipanggil
untuk menjadi berkat bagi dunia. Dengan demikian, transformasi yang dihasilkan tidak
berhenti pada pemulihan individu, tetapi menembus struktur sosial dan budaya, membawa
tanda-tanda kerajaan Allah yang penuh keadilan, damai, dan sukacita. Gereja yang hidup
dalam semangat inkarnasi akan menjadi agen harapan di tengah dunia yang haus akan
kasih dan pemulihan sejati.

Ketiga dimensi kepemimpinan inkarnasional yaitu kerendahan hati, solidaritas
dialogis, dan transformasi holistic mewakili satu kesatuan utuh dari gaya kepemimpinan
Yesus Kristus. Kenosis mengajarkan pemimpin untuk mengosongkan diri dari ego dan
ambisi pribadi; solidaritas mengajak pemimpin untuk berjalan bersama umat dalam empati
dan kasih; sementara transformasi memanggil pemimpin untuk memperbarui dunia dengan
kekuatan Injil. Paradigma ini memberi arah baru bagi gereja masa kini: kepemimpinan
sejati bukan tentang kuasa, melainkan kehadiran; bukan tentang status, tetapi pelayanan;
bukan tentang dominasi, tetapi pemulihan. Dalam terang inkarnasi, pemimpin gereja
dipanggil untuk menghadirkan Allah yang berbelas kasih di tengah umat, sebagaimana
Kristus yang rela turun ke dunia untuk menebus dan memulihkan ciptaan. Dengan
demikian, kepemimpinan inkarnasional menjadi model yang tidak hanya teologis tetapi
juga praktis: ia menuntun gereja untuk melayani dengan rendah hati, hidup bersama
dengan penuh empati, dan bekerja bagi transformasi masyarakat secara menyeluruh.
Paradigma ini menjadi panggilan bagi setiap pemimpin gereja untuk meneladani Kristus.
Pemimpin yang hadir, menderita, dan memulihkan dunia melalui kasih-Nya yang nyata.

Ketiga dimensi kepemimpinan inkarnasional tersebut memperlihatkan bahwa gereja
dipanggil untuk menata ulang paradigma kepemimpinan dalam terang Kristus. Ketika
pemimpin mengosongkan diri dari ambisi pribadi, berjalan bersama umat dalam
solidaritas, dan terlibat dalam karya pemulihan dunia, maka gereja sungguh menampilkan
wajah Allah yang berbelas kasih. Kepemimpinan seperti ini bukan sekadar teori, tetapi
gaya hidup yang mewujud dalam tindakan nyata di tengah dunia yang rapuh. Dalam
konteks pelayanan gereja di Indonesia, semangat inkarnasional menuntun pemimpin untuk
tidak terjebak pada administrasi organisasi semata, melainkan menjadi pelayan yang
menghadirkan kasih, keadilan, dan pengharapan bagi masyarakat. Kepemimpinan gereja
menjadi bagian dari kesaksian iman yang hidup menyentuh hati manusia, mengubah cara
pandang, dan menghadirkan kehadiran Kristus di tengah dunia. Dengan demikian,
paradigma kepemimpinan inkarnasional menghadirkan kontribusi teologis yang penting
bagi gereja masa kini. Dalam dunia yang terus berubah, model kepemimpinan ini
menegaskan kembali panggilan gereja untuk menjadi saksi kasih Allah yang hadir di
tengah masyarakat. Kepemimpinan yang rendah hati, solider, dan transformatif tidak hanya
membangun komunitas iman yang kokoh, tetapi juga menumbuhkan budaya pelayanan
yang memuliakan Kristus. Melalui pemimpin-pemimpin yang hidup dalam semangat
inkarnasi, gereja akan terus memperlihatkan relevansinya menjadi terang dan garam bagi
dunia yang membutuhkan harapan dan kasih sejati.

98



SIMPULAN

Melalui pendekatan studi teologis-kualitatif dengan penekanan pada teologi
inkarnasi dalam perspektif John Calvin, penelitian ini menegaskan bahwa inkarnasi Yesus
Kristus merupakan paradigma kepemimpinan gereja yang menantang pola kepemimpinan
duniawi. Kristus memperlihatkan bahwa inti kepemimpinan sejati bukanlah kuasa atau
status, melainkan pelayanan dan kasih yang memulihkan. Inkarnasi tidak hanya berbicara
tentang karya keselamatan Allah bagi manusia, tetapi juga menjadi dasar teologis bagi
pembentukan kepemimpinan gereja yang rendah hati, solider, dan transformatif.

Tujuan penelitian ini untuk menafsirkan inkarnasi Yesus sebagai paradigma
kepemimpinan gereja telah tercapai melalui kajian teologis dan reflektif. Dari hasil kajian
dapat disimpulkan tiga dimensi utama kepemimpinan inkarnasional. Pertama, dimensi
kerendahan hati (kenosis) menuntun pemimpin gereja untuk mengosongkan diri dari
ambisi pribadi dan belajar melayani sebagaimana Kristus yang rela turun ke dunia demi
keselamatan manusia. Dalam konteks ini, kerendahan hati bukan kelemahan, tetapi
kekuatan rohani yang menandai kepemimpinan sejati. Kedua, dimensi solidaritas dan
dialog menegaskan panggilan pemimpin gereja untuk hadir bersama umat, membangun
relasi empatik, dan mendengarkan dengan kasih. Kepemimpinan yang solider dan
berdialog adalah cerminan Allah yang berinkarnasi dan memilih untuk berjalan di tengah
realitas manusia, bukan berkuasa dari kejauhan. Ketiga, dimensi transformasi dan diakonia
menegaskan bahwa kepemimpinan yang meneladani Kristus harus menghadirkan
pembaruan hidup yang nyata dan memulihkan martabat manusia secara holistik. Pemimpin
gereja dipanggil menjadi agen perubahan yang menghadirkan tanda-tanda Kerajaan Allah
dalam kehidupan sosial.

Dengan demikian, kontribusi utama penelitian ini terletak pada upaya merumuskan
paradigma kepemimpinan inkarnasional sebagai sintesis teologis yang menyatukan aspek
spiritual, etis, dan sosial. Paradigma ini memberikan arah baru bagi kepemimpinan gereja
masa kini agar tidak terjebak pada struktur, popularitas, atau prestise, melainkan
meneladani Kristus yang hadir, melayani, dan memulihkan. Inkarnasi menghadirkan pola
kepemimpinan yang berakar pada kehadiran, bukan dominasi; pada kerendahan hati, bukan
kebesaran diri; dan pada kasih, bukan kekuasaan. Dalam konteks kehidupan bergereja di
Indonesia, model kepemimpinan inkarnasional menjadi kunci bagi pembaruan dan
kesaksian iman yang relevan di tengah perubahan zaman. Gereja dipanggil untuk menata
ulang orientasi kepemimpinannya: dari ambisi menuju pengabdian, dari kuasa menuju
pelayanan, dan dari status menuju solidaritas. Ketika para pemimpin gereja menghidupi
nilai-nilai inkarnasional ini, mereka tidak hanya menampilkan ajaran Kristus, tetapi juga
menghadirkan kasih Allah yang nyata di tengah dunia yang haus akan pengharapan dan
pemulihan. Paradigma kepemimpinan inkarnasional menjadi undangan bagi setiap
pemimpin untuk menghadirkan kasih Allah dalam tindakan konkret yang menyentuh
kehidupan sesama.

Sebagai tindak lanjut, gereja perlu memperkuat pembinaan rohani dan teologis bagi
para pemimpin agar nilai-nilai inkarnasional tidak berhenti sebagai konsep, tetapi menjadi
pola hidup yang nyata. Pendidikan teologi di lembaga-lembaga Kristen juga perlu
menempatkan doktrin inkarnasi bukan hanya sebagai kajian akademik, melainkan sebagai
fondasi spiritual dan etis dalam pembentukan karakter pemimpin gereja. Penelitian
lanjutan dapat dilakukan untuk menelusuri penerapan paradigma kepemimpinan
inkarnasional ini dalam berbagai konteks pelayanan gereja di Indonesia, termasuk bidang
sosial dan lintas budaya yang terus berkembang. Dengan demikian, teologi inkarnasi yang
digali dari pemikiran Calvin tidak hanya memperkaya khazanah teologi Kristen, tetapi juga
memberikan arah konkret bagi gereja untuk menjadi representasi kasih Allah yang hidup
dan bekerja di tengah dunia.

99



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

DAFTAR PUSTAKA

Alexander, Desmond, dan Paul Nestingen. 2018. Kepemimpinan Kristen yang Melayani.
Surabaya: Momentum.

Bonhoeffer, Dietrich. 1972. Letters and Papers from Prison. disunting oleh E. Bethge.
New York: Macmillan.

Bosch, David J. 2011. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission.
Maryknoll: Orbis Books.

Calvin, John. 2011. Institutes of the Christian Religion. disunting oleh J. T. McNeill.
Louisville: Westminster John Knox Press.

Enns, Paul. 2014. The Moody Handbook of Theology. Chicago: Moody Publishers.

Kasali, Rhenald. 2018. Self Driving: Menjadi Pemimpin Masa Depan. Jakarta: Mizan.

Lie, Daniel. 2020. Pemimpin Kristen yang Melayani. Y ogyakarta: Penerbit Andi.

Lumentut, Rionny. 2021. Tafsiran Surat Titus: Pedoman Hidup Sehat dalam Gereja.
Manado: STT IKAT.

Malonda, Frits A. 2021. “Pemulihan Holistik dalam Terang Inkarnasi Kristus.” Jurnal
Teologi dan Kepemimpinan 3(2).

Mbuilima, Ayub Abner Martinus. 2021. “Penerapan Karya Inkarnasi Kristus Dalam Gereja
Multikultural Sebagai Etik Gereja di Indonesia.” Skenoo : Jurnal Teologi dan
Pendidikan Agama Kristen 1(2):140-52. doi:10.55649/skenoo.v1i2.13.

Moltmann, Jiirgen. 2019. The Spirit of Hope: Theology for a World in Peril. London: SCM
Press.

Nouwen, Henry J. M. 2020. In the Name of Jesus. Reflections on Christian Leadership.
New York: Crossroad Publishing.

Sijabat, Naek, dan Janes Sinaga. 2024. “Inkarnasi Yesus Kristus dalam Dialog Teologis
Filosofis: Dari Doktrinal hingga Implikasi Transformatif.” Jurnal Media Sabda
Biblika 1(1). https://jurnal.samsb.org/index.php/jmsb/article/view/11.

Stott, John. 2001. The Incomparable Christ. Downers Grove: [VP.

Sugiyono. 2019. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

Wibowo, Edi. 2020. “Inkarnasi dan Keselamatan: Telaah Teologis terhadap Makna
Inkarnasi dalam Konteks Pelayanan Gereja Masa Kini.” Jurnal Teologi dan
Pelayanan 8(1).

Wright, N. T. 2018. The Day the Revolution Began. New York: Harper One.

Yunaldi, Daniel. 2022. “Inkarnasi sebagai Transformasi: Telaah Teologis terhadap Makna
Keterlibatan Allah dalam Dunia.” Jurnal Teologi Kontekstual 5(1).

100



