
101 

Missio Ecclesiae 

ISSN 2086-5368 (Print)   

ISSN 2086-5368 (Online)   

https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me 

Vol.14, No.2, pp. 101-116, 2025 

 

 

Keselarasan Misi Allah Dengan Prinsip Deep Ecology Arne 

Naess Dalam Pengelolaan Perkebunan 
 

Cantika Eunike Marenteka, Finarsi Lumentutb  
a
Universitas Kristen Indonesia Tomohon, marentekcantika24@gmail.com  

bUniversitas Kristen Indonesia Tomohon, finarsilumentut@gmail.com 
 

INFO ARTIKEL 

___________________ 

Sejarah Artikel: 
Diterima: 22 Agustus 2025 

Direvisi: 21 Oktober 2025 

Disetujui: 24 Oktober 2025 

Dipublikasi: 31 Oktober 2025 

___________________ 

Kata Kunci: 

Deep Ecology, Misi Allah, 

Perkebunan, Pupuk anorganik, 

Pelestarian Lingkungan 
_______________________ 

 

Keywords: 
Deep Ecology, Environmental 

Conservation, God's Mission, 

Plantation, Inorganic Fertilizer 

_______________________ 

 

 

ABSTRAK
 

________________________________________________
Artikel ini membahas keselarasan antara Misi Allah Dengan Prinsip 

Deep Ecology Arne Naess dalam konteks pengelolaan perkebunan, 

khususnya di wilayah Modoinding. Realitas penggunaan pupuk 

anorganik yang berlebihan telah menyebabkan degradasi tanah, 

pencemaran air, serta ketergantungan ekosistem terhadap bahan kimia, 

sehingga menimbulkan krisis lingkungan yang serius. Prinsip Deep 

Ecology menegaskan bahwa seluruh ciptaan memiliki nilai intrinsik, dan 

manusia tidak berhak mengeksploitasi alam hanya demi kepentingan 

pribadi. Perspektif ini sejalan dengan mandat teologis yakni, 

mengusahakan dan memelihara Bumi (Kejadian 2:15) hal tersebut 

diyakini sebagai bagian dari Misi Allah yang pertama bagi manusia. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui 

observasi, wawancara, dan studi pustaka untuk melihat dampak 

penggunaan pupuk anorganik serta alternatif yang lebih berkelanjutan. 

Hasil penelitian menunjukkan perlunya integrasi antara iman, ilmu, dan 

praktik ekologis agar pengelolaan perkebunan tidak hanya berorientasi 

pada hasil ekonomi jangka pendek, tetapi juga pada keberlanjutan 

pemeliharaan ekosistem. Gereja, pemerintah, dan semua orang perlu 

berkolaborasi dalam memberikan pendidikan ekologis, menyediakan 

dukungan bagi praktik ramah lingkungan, dan membangun kesadaran 

bahwa merawat Bumi adalah bagian dari Misi Allah bagi semua ciptaan-

Nya. 
 

ABSTRACT 

__________________________________________________________
 

This article discusses the alignment between God's Mission and Arne 

Naess's Deep Ecology Principles in the context of plantation 

management, particularly in the Modoinding region. The reality of 

excessive use of inorganic fertilizers has led to soil degradation, water 

pollution, and ecosystem dependence on chemicals, thus giving rise to a 

serious environmental crisis. The Deep Ecology Principles affirm that all 

creation has intrinsic value, and humans have no right to exploit nature 

solely for personal gain. This perspective aligns with the theological 

mandate to cultivate and care for the Earth (Genesis 2:15), which is 

believed to be part of God's first mission for humanity. This study uses 

descriptive qualitative methods through observation, interviews, and 

literature studies to examine the impact of inorganic fertilizer use and 

more sustainable alternatives. The results of the study indicate the need 

for integration between faith, science, and ecological practices so that 

INSTITUT 
INJIL  
INDONESIA 

 

https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me
mailto:finarsilumentut@gmail.com


Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

102 

plantation management is not only oriented towards short-term 

economic results, but also towards the sustainability of ecosystem 

maintenance. The church, government, and everyone need to collaborate 

in providing ecological education, providing support for environmentally 

friendly practices, and building awareness that caring for the Earth is 

part of God's mission for all of His creation.  
 

 

PENDAHULUAN 

Alam seringkali memenuhi dan mencukupkan kebutuhan manusia, Tuhan Allah 

menciptakan Bumi dengan pelbagai keanekaragaman yang bisa dimanfaatkan dan bisa 

memberikan kehidupan. Ketika manusia mengelola dan mengusahakan Bumi ini dengan 

baik, maka tentu Bumi akan memberikan yang terbaik juga. Namun kendati demikian 

ternyata ditengah semangat mengelola Bumi yang Tuhan Allah berikan untuk kehidupan 

semua Makhluk Hidup, sering kali ditemui kerusakan lingkungan akibat ulah makhluk 

hidup, yakni manusia itu sendiri. Kerusakan lingkungan yang terjadi secara masif dalam 

beberapa waktu terakhir, merupakan salah satu tantangan global yang harus dihadapi oleh 

manusia termasuk didalamnya Gereja. Dimana manusia hidup di masa ketika Bumi sedang 

meminta perhatian. Bumi dengan isinya yang diciptakan teratur dan sangat indah, seperti 

tumbuh-tumbuhan, hewan, dan begitu banyak lagi hal-hal istimewa yang telah Tuhan 

Allah ciptakan, seharusnya dijaga dan dilestarikan, karena yang akan menikmatinya adalah 

manusia sendiri. Namun seiring berjalannya waktu dan zaman yang semakin modern, yang 

dulunya petani banyak menggunakan pupuk organik ketika mengelola lahan perkebunan 

untuk menanam sayur-sayuran, sekarang banyak petani lebih sering menggunakan pupuk 

anorganik, memang mengelola perkebunan merupakan penghasilan utama dari para petani 

yang tinggal di Modoinding. Tetapi akhirnya ada beberapa orang yang pernah merantau 

dan keluar dari Modoinding, menemukan cara baru untuk mengelolah perkebunan dengan 

cepat dan lebih maksimal yaitu dengan menggunakan pupuk anorganik, dimana pupuk ini 

mengandung bahan kimia yang dapat mempercepat proses pertumbuhan tanaman, sehingga 

menyebabkan petani lebih tertarik menggunakan pupuk anorganik karena menghasilkan 

tanaman yang bagus dan hasil yang lebih maksimal dari pada hanya menggunakan pupuk 

organik.  

Penggunaan pupuk anorganik yang berlebihan menyebabkan degradasi tanah, dan 

ekosistem yang terganggu membuat krisis lingkungan yang serius dan perlu menjadi 

perhatian. Karena penyebab yang di jelaskan diatas, pada akhirnya menyebabkan 

kerusakan dan mengurangi keseimbangan alam. Kerusakan tanah dan penurunan kualitas 

air dicatat sebagai kerugian manusia, karena manusia akan tetap membutuhkan tanah 

sebagai lahan perkebunan, jika manusia merusak tanah tersebut akan terjadi kerusakan 

ekosistem dan degradasi tanah, yang pada akhirnya hanya akan merugikan manusia itu 

sendiri. Manusia hanya menempati tanah tersebut dan menggunakan sumber daya untuk 

memenuhi kebutuhan vital, jika kebutuhan non-vital manusia berkonflik dengan kebutuhan 

vital makhluk non-manusia, maka manusialah yang sebaiknya mengalah (Naess 2005:8). 

Sebab menurut Timo dkk, Kuasa atau Mandat yang Allah percayakan kepada manusia 

bukanlah untuk menjadikannya makhluk yang merasa lebih tinggi dari ciptaan lainnya, 

melainkan untuk mengemban tanggung jawab menjaga dan melayani seluruh ciptaan 

dengan kasih (Timo dan Ebenhaizer 2015:105). Manusia tidak boleh merasa lebih besar 

karena manusia membutuhkan ciptaan lainnya, karena hidup manusia bergantung pada 

kehidupan non-manusia untuk mencukupi kebutuhan vitalnya, begitupun kehidupan non-

manusia membutuhkan manusia untuk merawat dan memeliharanya. Hal ini perlu menjadi 

perhatian, sebab alam ini bukan hanya berisi manusia dan tidak hanya berpusat pada 

manusia saja tetapi, ada tumbuhan dan hewan sebagai makhluk ciptaan lainnya.  



103 

Penggunaan pupuk anorganik memang sangat menolong proses pertumbuhan 

tanaman yang cepat, maka pupuk anorganik sering digunakan petani untuk kelancaran 

pertumbuhan demi hasil yang baik dan lebih optimal. Memang pupuk tidak hanya 

berbahan anorganik tetapi juga ada pupuk organik, dimana pupuk anorganik sendiri 

merupakan campuran bahan-bahan kimia yang keras bahkan berbahaya untuk jangka 

panjang. Berdasarkan uraian yang dijelaskan oleh Saputra, pupuk kimia adalah bahan 

buatan yang membantu menyuplai nutrisi penting bagi tanaman agar bisa tumbuh dengan 

baik. Biasanya, pupuk ini mengandung tiga unsur utama nitrogen (N), fosfor (P), dan 

kalium (K) yang dikenal dengan istilah NPK. Selain itu, pupuk kimia juga bisa 

mengandung unsur mikro seperti magnesium, kalsium, zat besi, dan lainnya yang 

dibutuhkan tanaman dalam jumlah kecil tapi sangat penting. Berikut beberapa jenis 

pupuk kimia berdasarkan kandungannya: (1) Pupuk Nitrogen; Membantu pertumbuhan 

daun dan batang. Contohnya: Urea, Amonium nitrat, dan Amonium sulfat. (2) Pupuk 

Fosfor; Penting untuk akar, bunga, dan biji. Contohnya: Superfosfat dan Asam fosfat. (3) 

Pupuk Kalium; Membantu tanaman lebih tahan penyakit dan meningkatkan kualitas 

buah. Contohnya: Kalium klorida dan Kalium sulfat. (4) Pupuk NPK; Gabungan lengkap 

dari N, P, dan K untuk mencukupi semua kebutuhan nutrisi tanaman dalam satu produk. 

(5) Pupuk Mikro; Mengandung nutrisi tambahan seperti seng, besi, dan boron yang 

meskipun sedikit, tapi sangat dibutuhkan untuk pertumbuhan sehat tanaman (Saputra 

2024). Sedangkan pupuk organik adalah hasil dari kotoran hewan dan sisa-sisa sayur-

sayuran atau tanaman-tanaman lainnya.  

Menurut Data Badan Pusat Statistik Bahwa Indonesia memiliki jumlah rumah 

tangga usaha pertanian dengan jumlah 25.122.642 rumah tangga, dan jumlah rumah 

tangga petani sebanyak 27.368.114 rumah tangga. Mayoritas rumah tangga petani 

mengusahakan subsektor tanaman pangan sebanyak 15.550.786 rumah tangga, dan 

subsektor perkebunan sebanyak 10.877.356 rumah tangga, sisanya ada dalam subsektor 

peternakan. Sedangkan usaha Pertanian Perorangan Mencapai 29.341.033 Jiwa dan 

Penggungaan pupuk sampai data di tahun 2023 mencapai angka 19.150.373 Jiwa (Sensus 

Pertanian 2023 - Badan Pusat Statistik 2023). Menjadi bukti bahwa sebagian besar lahan 

perkebunan yang dikelola oleh para petani menggunakan pupuk anorganik atau berbahan 

kimia.  

Melihat hasil dari penggunaan pupuk anorganik atau pupuk kimia, memang 

sangat membantu petani dalam proses pendistribusian dalam mencukupi permintaan 

bahan pangan yang terus meningkat, tetapi pemaksaan dalam pengelolaan tanah sangat 

berpengaruh dalam jangka waktu yang panjang. Oleh karena itu dianggap bahwa aktivitas 

perkebunan sering kali hanya memikirkan kebutuhan manusia saja tanpa memikirkan 

ciptaan lainnya (antroposentris). Hal ini memang perlu dikaji secara mendalam lewat 

kacamata Misiologi, dimana akar kata Misiologi berasal dari dua kata, yaitu missio dalam 

bahasa Latin yang berarti "diutus membawa pesan", dan logos dari bahasa Yunani yang 

berarti "ilmu" atau "pemahaman". Jadi, secara sederhana, misiologi adalah ilmu yang 

berbicara tentang panggilan untuk pergi dan menyampaikan pesan penting dan 

pemahaman yang benar kepada sesama. Ini bukan sekadar tugas, tapi sebuah tanggung 

jawab penuh makna bagaimana seseorang diutus dengan kasih, untuk hadir, berbagi, dan 

membawa kebaikan dalam kehidupan orang lain (De Kuiper 2010:9). David Bosch juga 

mengatakan bahwa, Misi Allah atau Missio Dei adalah ungkapan kasih Allah yang begitu 

dalam kepada dunia. Ini bukan hanya tentang tugas, tapi tentang bagaimana Allah sendiri 

turun tangan, hadir, dan terlibat dalam kehidupan manusia serta seluruh ciptaan-Nya. 

Misi ini menunjukkan bahwa Allah tidak pernah jauh, Ia merangkul dan mengajak semua 

orang untuk ikut serta dalam karya kasih-Nya. Melalui misi ini, manusia mengenal Allah 

sebagai Pribadi yang penuh kuasa, tetapi juga penuh cinta. Allah yang peduli, yang ingin 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

104 

memulihkan, dan membawa keselamatan bagi seluruh dunia (Bosch 1991:599). Robert 

Banks juga menegaskan bahwa manusia adalah satu-satunya ciptaan yang memiliki 

keistimewaan sebagai Imago Dei (gambaran Allah). Sifat Allah sendiri bukanlah Allah 

yang pasif atau berdiam diri, melainkan Allah yang senantiasa bekerja dan terus berkarya 

hingga saat ini. Karena itu, jika Sang Pencipta adalah Pribadi yang aktif berkarya, maka 

manusia sebagai ciptaan yang dimuliakan pun terpanggil untuk ikut berkarya dan bekerja, 

mencerminkan karakter Allah dalam setiap tindakan dan pengabdiannya (Banks 

2008:129). 

Oleh karena Misi tidak sekedar bagaimana Firman Allah dinyatakan, melainkan 

bagaimana aktivitas Allah di dunia ini. karena itu manusia diberikan bagian untuk 

pekerjaan misi Allah lewat usaha, upaya dan partisipasi memelihara dan memulihkan 

ciptaan-Nya. Sebab Misi bukan hanya berbicara mengenai ilmu melainkan bagaimana 

ilmu itu dapat menjadi perwujudan aksi dan tindakan yang benar oleh manusia, demi 

terwujudnya Misi Allah itu bagi semua ciptaan-Nya. Karena ketika Bumi terluka 

diantaranya tanah yang kehilangan kesuburannya serta terjadinya kerusakan ekosistem 

gereja dipanggil untuk bersuara dan bertindak. Mengelola lahan tidak semata 

mengupayakan dan memaksimalkan hasil panen yang melimpah, tetapi menjadi wujud 

nyata kesetiaan manusia pada amanat Allah untuk menjaga, memelihara dan menghargai 

setiap ciptaan-Nya.  

Prinsip Deep Ecology Arne Naess menekankan bahwa setiap Makhluk memiliki 

nilainya sendiri, maka sepantasnyalah mereka saling menghargai dan saling menghormati 

antar satu dengan lainnya, Naess pun menyiratkan bahwa Manusia tidak boleh 

mengorbankan kekayaan dan keberagaman kehidupan makhluk hidup lainnya kecuali jika 

benar-benar diperlukan untuk kebutuhan vital, bukan berarti manusia sama sekali tidak 

mengubah ekosistem karena spesies lain, tetapi yang menjadi persoalan disini bagaimana 

manusia mengelolanya dengan memperhatikan lingkungan dan nilai intrinsik dari semua 

ciptaan. Sebab menurut Naess pengelolaan tanah penting dilakukan secara berkelanjutan 

tetapi harus selaras dengan prinsip ekologis, Naess berpendapat bahwa manusia harus 

mengelola sumber daya alam dengan cara tidak merusak keseimbangan ekosistem (Naess 

2005:4–8). 

Yudhi Bertham dkk, dalam artikelnya yang berjudul Peningkatan pengetahuan 

masyarakat dalam pemberian pupuk organik dan anorganik untuk produktivitas tanaman 

menyatakan bahwa, Masyarakat yang bekerja sebagai petani ternyata tidak semuanya 

paham akan manfaat dan dampak dari penggunaan pupuk anorganik. Sehingga Ketika 

diberikan sosialisasi tentang pemberian pupuk organik dan anorganik hanya beberapa 

orang saja yang mengerti akan manfaat dan dampaknya. Setelah diadakannya sosialisasi 

ini banyak Masyarakat yang antusias untuk mengikutinya, bahkan hanya 2 orang saja 

yang tidak tertarik akan sosialisasi ini. Dari sosialisasi yang diberikan, akhirnya yang 

awalnya hanya beberapa orang saja yang memahami tentang manfaat dan dampak dari 

pemberian pupuk ini, sekarang Sebagian besar Masyarakat menjadi paham akan manfaat 

dan dampaknya, sehingga mereka lebih memilih untuk menggunakan pupuk organik, dan 

mengurangi penggunaan pupuk anorganik (Bertham, Gonggo, dan Utami 2022). Maka 

dari state of the art ini peneliti menemukan kebaruan atau novelty bahwa Masyarakat di 

Modoinding belum mendapatkan sosialisasi, sehingga mereka belum memahami tentang 

dampak baik dan buruk dalam penggunaan pupuk anorganik. Untuk itu peneliti ingin 

mengkaji lebih dalam dan memfokuskan tulisan ini pada Keselarasan Misi Allah Dengan 

Prinsip Deep Ecology Arne Naess Dalam Pengelolaan Perkebunan.  

Dengan demikian manusia harus bersikap hormat dan saling menghargai antara 

sesama ciptaan, dan lebih lagi memperhatikan aktivitas pengelolaan perkebunan dengan 

mengurangi penggunaan bahan kimia, sebab penggunaan pupuk kimia atau pupuk 



105 

anorganik yang berlebih tidak seharusnya dilakukan oleh para petani, karena 

mempertimbangkan ekosistem yang ada didalam tanah itu sendiri. Penelitian ini mengajak 

pembaca untuk merenungkan kembali makna Misi Allah, sebuah misi yang bukan hanya 

tentang keselamatan manusia, tetapi juga tentang pemulihan seluruh ciptaan. Dengan 

merangkul prinsip Deep Ecology yang diperkenalkan Arne Naess, semua orang diajak 

membangun hubungan yang lebih dalam dan hormat terhadap alam, khususnya dalam 

pengelolaan lahan perkebunan. Melalui sikap hormat dan saling menghargai antara sesama 

ciptaan, menjadi bukti nyata bahwa mandat Misi Allah yakni memelihara bumi, benar-

benar dinyatakan lewat kasih antara semua makhluk. Karena apa yang diciptakan oleh 

Tuhan Allah adalah setara tidak ada yang lebih besar dan lebih kecil, semuanya memiliki 

nilainya masing-masing kemudian itulah yang saling melengkapi setiap kebutuhan sesama 

ciptaan. 

 

KAJIAN LITERATUR 

Deep Ecology Arne Naess 

Arne Dekke Eide Naess dikenang sebagai salah satu filsuf terbesar Norwegia dan 

pemikir yang sangat berpengaruh di abad ke-20. Naess lahir di Slemdal pada tahun 1912, 

sebagai anak bungsu dari empat bersaudara dalam sebuah keluarga yang cukup berada di 

Christiania, yang kini dikenal sebagai Oslo. Hidup Arne sejak awal penuh tantangan, 

ayahnya meninggal saat Naess masih bayi, dan sang ibu, Christine, dengan penuh cinta dan 

keteguhan membesarkan anak-anaknya seorang diri. Nama Arne Naess dikenal di seluruh 

dunia, terutama karena dedikasinya dalam gerakan lingkungan hidup di penghujung abad 

ke-20. Ia bukan hanya seorang pemikir, tapi juga sosok yang hidup dekat dengan alam dan 

berjuang untuknya. Dalam dunia filsafat lingkungan, Naess menjadi tokoh yang 

memperkenalkan gagasan "Deep Ecology" atau ekologi mendalam, suatu cara pandang 

yang mengajak semua orang untuk melihat bahwa persoalan lingkungan bukan hanya soal 

alam yang rusak, tetapi berakar pada cara manusia memandang hidup, masyarakat, dan 

hubungan manusia dengan dunia ini (Barnabas Ohoiwutun 2020:23–29). 

 

What Is Deep Ecology? 

Sejauh ini, saya (Arne Naess) telah menggunakan istilah gerakan ekologi 

mendalam tanpa mencoba mendefinisikannya. Seseorang seharusnya tidak berharap 

banyak dari definisi gerakan-pikirkan istilah-istilah seperti konservatisme, liberalisme, dan 

feminisme. Selain itu, tidak perlu bagi para pendukung untuk mematuhi definisi yang sama 

persis. Dalam hal berikut, seperangkat prinsip, atau istilah dan frasa kunci, yang disepakati 

oleh George Sessions dan saya sendiri, secara tentatif diusulkan sebagai dasar untuk 

ekologi yang dalam!" Daftar ini diikuti dengan komentar pada masing-masing dari delapan 

prinsip (Naess 2005:5). 

 

Asal Usul Deep Ecology 

Ekologi mendalam awalnya muncul dari pemikiran Arne Naess, seorang pria dari 

gerakan perdamaian dan komitmen praktis yang mendalam terhadap alam, yang mencari 

dasar filosofis untuk komitmen itu dan untuk mengembangkan pergeseran historis dalam 

kesadaran manusia jauh dari hubungan instrumental yang dominan dan menuju yang 

didasarkan pada rasa hormat dan kebajikan komunikatif. Karyanya membantu memperluas 

masalah akademik di luar argumen akademis rasionalistik yang kurang 

dikontekstualisasikan mengenai apakah prinsip etika dan nilai humanis, entah bagaimana 

dapat diregangkan untuk meluas ke non-manusia (Naess 2000:59). 

Pandangan George Bradford mengenai Deep Ecology yang dikemukakan oleh Arne 

Naess, menggambarkan ekologi mendalam sebagai upaya untuk mengajukan pertanyaan 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

106 

yang lebih dalam. Ekosofi ini, sebagaimana Bradford menyebutnya, secara sadar bergeser 

dari sains ke kebijaksanaan dengan membahas hubungan manusia dengan alam, karena 

ekologi sebagai ilmu pengetahuan tidak menanyakan masyarakat seperti apa yang terbaik 

untuk mempertahankan ekosistem tertentu. Sessions melihatnya sebagai filsafat alam baru, 

dan satu dari jaringan hijau, dikutip dalam antologinya, menggambarkan kesadaran 

ekologis semacam itu sebagai pemahaman yang tepat tentang tujuan dan cara kerja alam 

yang tidak memaksakan sebuah ideologi di atasnya. Filsafat memiliki premis dasarnya 

yaitu keterkaitan semua kehidupan, kesetaraan biotik untuk semua organisme (termasuk 

yang tidak digunakan oleh manusia atau yang bahkan mungkin berbahaya bagi manusia itu 

sendiri), dan penolakan terhadap antroposentrisme (kepercayaan bahwa manusia terpisah 

dari, lebih unggul, dan lebih penting daripada alam lainnya). Antroposentrisme, menurut 

mereka, mendasari kesombongan manusia terhadap dan eksploitasi dunia alam. Mereka 

meminta yang baru Etika tanah, setelah penulis lingkungan Aldo Leopold, tidak hanya 

untuk memulihkan keseimbangan yang harmonis di alam, tetapi untuk menjawab 

kebutuhan mendasar manusia untuk mengalami hutan belantara yang tidak dibatasi dan 

hidup selaras dengan planet ini (Bradford 1989:8). 

Maka oleh, Bill Devall dan George Sessions mengemukakan pendapat mereka 

bahwa, Deep Ecology atau ekologi mendalam adalah sebuah cara pandang baru yang 

mengajak manusia untuk hidup selaras, bukan hanya dengan sesama manusia, tetapi juga 

dengan seluruh alam. Devall dan Sessions mengajarkan bahwa, manusia dan makhluk 

hidup lainnya, yang ada di Bumi ini terhubung dalam satu kesatuan yang indah. 

Didalamnya, manusia harus belajar kembali untuk percaya pada suara hati yang paling 

jujur, memiliki keberanian untuk berbuat baik, dan menemukan kebahagiaan sederhana 

ketika hidup mengikuti irama alam. Dari detak jantung, gemericik air, hembusan angin, 

perubahan cuaca, hingga pergantian musim yang terus berjalan tanpa henti. Ekologi 

mendalam mengundang semua orang untuk merasakan kembali kedekatan yang hangat 

dengan alam, membiarkan hubungan itu tumbuh secara alami dan membawa sukacita. 

Gerakan ini juga mengajak semua orang untuk menempuh perjalanan batin, yang oleh 

penyair sekaligus filsuf Gary Snyder disebut sebagai “pekerjaan yang sesungguhnya” yaitu 

keberanian untuk melihat diri apa adanya, tanpa topeng, dan bertumbuh menjadi manusia 

yang lebih utuh (Sessions dan Devall 1985:6). 

 

Delapan Prinsip Deep Ecology Arne Naess 

Naess memiliki Delapan Prinsip Deep Ecology atau Ekologi Mendalam yang 

pertama adalah Kehidupan manusia dan non-manusia memiliki nilai dalam dirinya sendiri. 

Kemudian yang kedua ialah; Keanekaragaman dan kekayaan kehidupan bernilai pada 

dirinya sendiri. Yang ketiga; Manusia tidak berhak mengurangi kekayaan dan 

keanekaragaman kecuali untuk kebutuhan vital. Yang ke empat; Populasi manusia perlu 

dikurangi. Yang kelima diikuti dengan Prinsip; Campur tangan manusia saat ini terlalu 

besar dan membahayakan dunia non-manusia. Selanjutnya yang ke enam; Adanya 

Perubahan kebijakan harus mencerminkan prinsip-prinsip tersebut. Yang ketujuh; Kualitas 

hidup lebih penting daripada standar hidup tinggi, kemudian yang terakhir atau yang 

kedelapan yakni; Mereka yang menerima prinsip-prinsip ini memiliki kewajiban moral 

untuk bertindak (Devall dan Sessions 1985:56–57). 

 

METODE PENELITIAN 

Dengan metode penelitian kualitatif deskriptif, menggunakan pendekatan observasi, 

wawancara dan studi kepustakaan. Dengan di lakukan pengelolaan sumber data lewat 

analisis literatur dihubungkan dengan temuan dilapangan mengenai penggunaan pupuk 

kimia dalam pengelolaan perkebunan melalui studi literatur tentang Prinsip Deep Ecology 



107 

Arne Naess. Adapun tempat dilakukannya penelitian ini adalah di Kecamatan Modoinding, 

Kabupaten Minahasa Selatan, Provinsi Sulawesi Utara. Maka artikel penelitian ini 

bertujuan agar supaya ada penyadaran sehingga boleh menjadi jalan untuk menghidupi 

iman berdasarkan pengetahuan yang benar mengenai aktivitas perkebunan yang penuh 

tanggung jawab, dan mencintai kehidupan ciptaan dalam segala bentuknya, sebab di 

tengah krisis ini, Misi Allah harus dinyatakan dan semua orang percaya dipanggil untuk 

kembali mendengar suara Allah yang menciptakan Bumi ini dengan kasih. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Berdasarkan 8 Prinsip Deep Ecology yang ada dalam Kajian Literatur, berikut 

adalah maksud dari 8 prinsip dasar Deep Ecology atau Ekologi Mendalam yakni; 

Kesejahteraan dan berkembangnya kehidupan manusia dan non-manusia di Bumi 

memiliki nilai dalam dirinya sendiri (nilai intrinsik, nilai hakiki). Nilai-nilai ini tidak 

tergantung pada kegunaannya bagi kepentingan manusia. Kekayaan dan keberagaman 

bentuk kehidupan berkontribusi pada nilai-nilai tersebut dan juga merupakan nilai dalam 

dirinya sendiri. Manusia tidak memiliki hak untuk mengurangi kekayaan dan keberagaman 

ini, kecuali demi memenuhi kebutuhan vital. Berkembangnya kehidupan dan budaya 

manusia selaras dengan penurunan populasi manusia yang substansial. Kehidupan non-

manusia memerlukan penurunan tersebut agar dapat berkembang. Campur tangan manusia 

terhadap dunia non-manusia saat ini sudah terlalu berlebihan, dan situasinya memburuk 

dengan cepat. Kebijakan harus diubah, yang mencakup struktur ekonomi, teknologi, dan 

ideologi yang mendasar. Kondisi baru yang dihasilkan akan sangat berbeda dari kondisi 

saat ini. Perubahan ideologis yang diperlukan terutama adalah menghargai kualitas hidup 

(tinggal dalam situasi yang memiliki nilai hakiki) daripada mengejar standar hidup yang 

terus meningkat. Akan ada kesadaran mendalam tentang perbedaan antara besar dan mulia. 

Mereka yang menyetujui poin-poin di atas memiliki kewajiban langsung maupun tidak 

langsung untuk mencoba menerapkan perubahan yang diperlukan. Prinsip ini menekankan 

pentingnya pertanyaan mendalam sebagai proses untuk mengikuti dan mewujudkan 

prinsip-prinsip lainnya (Naess 2005:5). 

Deep Ecology, atau Ekologi Mendalam, dapat dimaknai dengan dua cara. Pertama, 

sebagai gerakan sosial yang tumbuh dari kepedulian yang tulus terhadap Bumi dan 

kehidupan di dalamnya. Kedua, sebagai cara pandang atau filosofi hidup menjadi ajakan 

untuk ikut terlibat. Bukan hanya dengan pikiran, tetapi juga dengan hati dan tindakan, 

dalam merawat alam. Pendekatan ini bukan sekadar tentang menyelamatkan lingkungan, 

tapi tentang membangun hubungan yang lebih dalam, lebih hormat, dan lebih penuh cinta 

dengan seluruh ciptaan (Barnabas Ohoiwutun 2020:36). 

 

Kritik Terhadap Prinsip Deep Ecology Arne Naess  

Ada beberapa kritik terhadap ekologi yang dalam diantaranya adalah hal itu terlalu 

tidak jelas atau terlalu idealis. Beberapa kritik seperti Jonathan Bate bahkan 

menggambarkan ekologi mendalam sebagai "sistem kepercayaan utopis, dengan alasan 

bahwa dunia yang dijelaskan oleh Naess, yang disebut "keadaan alam," tidak dapat secara 

praktis ada. Bate juga berpendapat bahwa jika manusia adalah bagian dari alam, maka 

dunia industri yang telah bangun juga merupakan bagian dari alam. Oleh karena itu, dunia 

industri sama layaknya Perlindungan sebagai apa yang secara tradisional yang sering 

disebut "alam".  

Kritik yang lebih praktis adalah bahwa manusia tidak dapat mengetahui 

kepentingan alam yang sebenarnya, dan dengan demikian, tidak dapat benar-benar 

melindungi kepentingan-kepentingan ini (atau membantu alam mengejar kepentingan-



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

108 

kepentingan itu). Bagaimana manusia dapat memahami apa yang diinginkan bakteri tanpa 

memahaminya melalui lensa manusia, berdasarkan apa yang dibutuhkan dan diinginkan 

manusia? Kriteria ini berpendapat bahwa manusia tidak dapat melindungi setiap aspek 

kepentingan ekosistem dari campur tangan manusia hanya karena tidak benar-benar tahu 

apa kepentingan ini. Namun, ahli ekologi yang mendalam menanggapi bahwa manusia 

sendiri dapat dengan aman mengasumsikan kelangsungan hidup, reproduksi, pertumbuhan, 

dan perkembangan adalah salah satu kepentingan utama dari setiap bagian dari ekosistem. 

Kritik lain terhadap ekologi dalam, terutama dianut oleh ahli ekologi Guha dan 

Martinez-Allier, adalah bahwa itu dapat menjadi dorongan untuk mengabaikan masalah 

manusia seperti perang, konsumsi berlebihan, atau rasisme. Akhirnya, beberapa orang 

berpendapat bahwa prinsip keempat ekologi dalam, yang berpendapat bahwa kelebihan 

populasi manusia harus dihentikan, mengarah pada kepercayaan genosida. Namun, ahli 

ekologi yang mendalam berpendapat bahwa Naess tidak menganjurkan langkah-langkah 

ekstrem untuk mengurangi populasi manusia, dan agak merekomendasikan penurunan 

lambat dalam ukuran populasi manusia dari waktu ke waktu (ISE 2022). 

Sedangkan Al Gore secara tidak langsung menolak Prinsip Keempat Arne Naess, 

karena mengurangi populasi manusia sama dengan menyamakan manusia dengan parasit 

atau kanker Bumi. Menurutnya, pandangan seperti ini bermasalah secara moral karena 

mengabaikan tanggung jawab manusia terhadap sesama dan terhadap Bumi itu sendiri. Ia 

menilai, mengibaratkan manusia sebagai penyakit menempatkan umat manusia semata-

mata sebagai sumber kerusakan, seolah Bumi hanya bisa pulih jika manusia dihapuskan. 

Bagi Al Gore, kiasan ini keliru karena mendefinisikan manusia secara negatif dan 

mengabaikan potensi manusia untuk menjadi bagian dari solusi, bukan hanya sumber 

masalah (Gore Jr 1992:217). 

Berkembangnya Prinsip Deep Ecology, sebagai filsafat Naess semakin dikenal, 

berbagai kritik pun bermunculan. Kritik tersebut mencakup persoalan sains, 

antroposentrisme versus ekosentrisme, androsentrisme atau nilai patriarki, pengendalian 

populasi, serta kebebasan manusia. Sebagian kritik lahir dari kesalahpahaman terhadap 

prinsip utama Deep Ecology sehingga kurang produktif secara intelektual. Namun, ada 

juga kritik yang justru membantu para pendukung gerakan ini memperjelas posisi mereka 

dan mengembangkan paradigma ekosentris secara lebih matang. 

Salah satu kritik yang menarik datang dari sayap kiri radikal gerakan ekologi. 

Mereka menilai bahwa kritik Deep Ecology terhadap dikotomi manusia dan dunia non-

manusia yang diwariskan paradigma industri kurang memberi perhatian pada masalah 

dominasi manusia atas sesamanya dan eksploitasi perempuan oleh laki-laki dua hal yang 

mereka anggap sebagai akar krisis ekologis, baik lingkungan maupun sosial. 

Menurut para kritikus ini, Deep Ecology perlu secara tegas menguji peran modal, 

negara bangsa, dan institusi sosial budaya berlandaskan nilai patriarki tradisional dalam 

menciptakan krisis. Mereka menilai hal ini harus diprioritaskan sebelum membahas 

hubungan manusia dengan alam. Sebagai contoh, pertumbuhan populasi tanpa batas 

memang dapat memicu bencana ekologis, namun pembicaraan tentang pengendalian 

populasi dianggap tidak tepat jika belum menyentuh masalah ketidakadilan distribusi 

sumber daya antara kaya dan miskin, ketimpangan global antara negara Selatan dan Utara, 

serta hak perempuan untuk mengendalikan reproduksi mereka. 

Penting dicatat bahwa pandangan tersebut tidak bertentangan dengan visi Deep 

Ecology secara keseluruhan. Bahkan, banyak pendukung gerakan ini mengakui pentingnya 

isu-isu tersebut. Perbedaan lebih terletak pada urutan prioritas untuk mewujudkan 

transformasi ekologis radikal yang dibutuhkan manusia menjelang akhir abad ke-20, demi 

menghindari bencana lingkungan global maupun lokal. Kritik semacam ini telah 



109 

memberikan wawasan berharga yang turut membentuk pemikiran dan praktik para 

pendukung Deep Ecology (Naess dan Snyder 1995). 

Perbedaan pendapat merupakan hal yang sering ditemui dalam kehidupan, begitu 

pun dengan Prisnip Deep Ecology, tentu menemukan banyak kritikan dari berbagai para 

ahli yang meneliti dan mengkaji secara lansgung bagaimana Prinsip Deep Ecology Arne 

Naess ini, maka peninjauan dan penyesuaian teori semakin terus dikembangkan demi 

keberlanjutan proses penelaan Ekologi Mendalam ini.  

 

Keselarasan Misi Allah Dengan Prinsip Deep Ecology Arne Naess 

Konsep Misi Allah atau Missio Dei menjadi sebuah pengingat bahwa, Allah 

senantiasa hadir dan berkarya di dunia ini, bukan hanya untuk menebus manusia dari dosa. 

Tetapi juga untuk memulihkan seluruh ciptaan dari segala kerusakan. Tetapi melihat 

realitas yang sebenarnya terjadi yaitu manusia secara sadar merusak Bumi hanya untuk 

kebutuhan mereka, padahal yang seharusnya terjadi, bagaimana manusia dan ciptaan 

lainnya saling menolong, membantu, dan menunjukkan kasih antar satu dan lainnya. 

Karena dunia ini lahir karena kasih Allah, dan kasih Allah tidak perna meninggalkan dunia 

ini sedetik pun. Oleh sebab itu merawat Bumi bukanlah tugas sepele, bukanlah tugas 

tambahan dan bukan hanya sebagai tugas sampingan saja. Melainkan sebagai Misi Allah 

bagi manusia untuk bertangunggjawab dalam pemeliharaan Bumi ini. Sebab Allah sendiri 

yang memberikan penunjukan tugas aktif kepada manusia dengan tujuan untuk memelihara 

Bumi, sangat jelas dikatakan dalam Kejadian 2:15 “TUHAN Allah mengambil manusia itu 

dan menempatkannya dalam taman Eden untuk mengusahakan dan memelihara taman itu” 

kata “Memelihara” menegaskan bahwa manusia ditugaskan untuk menjaga Bumi ini. 

Manusia menerima mandat untuk mengelola, menjaga, dan merawat alam dengan penuh 

tanggung jawab, sehingga tercipta kehidupan yang harmonis di mana manusia dan seluruh 

makhluk hidup lainnya dapat berbagi ruang dan hidup berdampingan dalam satu rumah 

bersama, yaitu oikos (rumah tangga besar ciptaan) (Borrong 1999:237). 

 Mazmur 24:1 “TUHANlah yang empunya Bumi serta segala isinya, dunia serta 

semua yang diam didalamnya” ayat ini juga memberikan penegasan bahwa Bumi ini milik 

Tuhan, maka jika menghubungkan kedua Ayat tersebut, semakin jelaslah bahwa Bumi ini 

bukanlah milik manusia tetapi milik TUHAN ALLAH dan manusia hanyalah diberikan 

mandat untuk memeliharanya. Oleh dan sebab itu terdapat keselarasan terhadap Prinsip 

Deep Ecology Arne Naess dan Misi Allah, yaitu bahwa Misi Allah (Missio Dei) 

merupakan bukti kasih dari Tuhan Allah yang adalah Sang Pencipta, untuk semua ciptaan-

Nya dengan memperhatikan setiap keutuhan makhluk hidup, dengan kasih Ia menugaskan 

manusia ikut ambil bagian dalam karya pemeliharaan dan pemulihan Bumi ini. Tetapi Misi 

Allah lewat penugasan ini bukan sekadar tugas rohani yang berfokus pada keselamatan 

jiwa manusia, melainkan panggilan yang menyentuh seluruh ciptaan. Sejak awal, manusia 

diciptakan segambar dengan Allah (Imago Dei) dan diberi tugas untuk mengusahakan, 

menjaga, dan memelihara Bumi (Kejadian 2:15). Hal ini, menempatkan manusia bukan 

sebagai penguasa yang berhak menguasai tanpa batas, tetapi sebagai pengelola yang penuh 

kasih dan tanggung jawab. 

Dalam terang Missio Dei, pengelolaan alam tidak dapat dipisahkan dari iman. 

Setiap tindakan manusia terhadap Bumi adalah cerminan dari bagaimana menghormati 

Sang Pencipta. Ketika prinsip Deep Ecology Arne Naess, yang menekankan nilai intrinsik 

semua makhluk, kesetaraan biosferik, dan realisasi diri, dihubungkan dengan misi Allah, 

ada kesatuan dan harmoni yang indah, bahwa setiap kehidupan, baik manusia maupun 

ciptaan lainnya, adalah bagian dari sesama ciptaan yang saling bergantung dan sama-sama 

berharga di mata Tuhan Allah. 

 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

110 

Pengelolaan Perkebunan 

Pengelolaan bisa dipahami sebagai sebuah proses untuk menjaga dan mengarahkan 

segala sesuatu agar berjalan sesuai tujuan yang ingin dicapai. Pengelolaan bukan hanya 

soal mengatur, tetapi juga tentang bagaimana mengubah sesuatu menjadi lebih baik dan 

bernilai dari sebelumnya. Pada intinya, pengelolaan adalah usaha untuk menyesuaikan dan 

merapikan berbagai hal agar lebih cocok dengan kebutuhan, sehingga hasilnya bisa 

memberi manfaat yang lebih besar bagi banyak orang. Pengelolaan pada dasarnya adalah 

cara untuk merencanakan, mengatur, dan mengendalikan berbagai hal agar tujuan yang 

sudah ditetapkan bisa tercapai. Dalam proses ini, Terry menggunakan sumber daya yang 

ada terutama manusia dengan sebaik mungkin, supaya setiap usaha yang dilakukan benar-

benar memberi hasil yang bermanfaat (Terry 2021:8). 

Perkebunan adalah suatu upaya menanam dan merawat tanaman tertentu di lahan 

atau media tumbuh lain yang cocok dengan ekosistemnya, kemudian mengolah dan 

memasarkan hasilnya, baik berupa barang maupun jasa, dengan dukungan ilmu 

pengetahuan, teknologi, modal, dan pengelolaan yang baik. Semua ini dilakukan untuk 

menciptakan kesejahteraan, tidak hanya bagi para pelaku usaha perkebunan, tetapi juga 

bagi masyarakat luas (UU No. 18 Tahun 2004). Perkebunan adalah kegiatan menanam dan 

merawat tanaman tertentu di lahan yang sesuai, mulai dari pengolahan tanah, perawatan, 

hingga akhirnya menjual hasil panennya. Semua itu dilakukan dengan bantuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi agar dapat memberi manfaat yang lebih besar, terutama untuk 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Dalam skala besar, perkebunan sering menjadi 

bagian penting dari perdagangan internasional. Luas lahan yang digunakan bisa berbeda-

beda, baik di daerah tropis maupun subtropis, tergantung pada seberapa besar hasil yang 

ingin dipasarkan. Selain memberi keuntungan ekonomi, perkebunan juga berperan 

menjaga keseimbangan alam dan membantu mengurangi dampak pemanasan global. 

Karena itu, cara mengelola perkebunan dengan bijak akan sangat menentukan masa depan 

lingkungan dan kehidupan bersama. Sebab Perkebunan adalah bagian penting dari 

kehidupan ekonomi di Indonesia (Tyasmoro, Permanasari, dan Saitama 2021:3–4). Bukan 

hanya soal menanam, tapi juga tentang bagaimana tanah diolah dengan bijak untuk 

menghasilkan sesuatu yang bermanfaat bagi banyak orang. Menurut Widodo dkk, Melalui 

perkebunan, masyarakat bisa mendapatkan penghasilan, membuka lapangan kerja, dan 

meningkatkan taraf hidup. Dengan bantuan ilmu pengetahuan, teknologi, dan pengelolaan 

yang baik, hasil dari perkebunan bisa diolah dan dipasarkan, sehingga memberi harapan 

dan kesejahteraan bagi para petani, pelaku usaha, dan lingkungan sekitarnya.(Widodo dan 

Mahagiyani 2022:25–35)   

Berdasarkan data Wikipedia, kebun dipahami sebagai sebidang tanah terbuka yang 

dirawat oleh manusia. Kebun menjadi tempat di mana tanaman tumbuh dan hidup, hasil 

dari perhatian, usaha, dan kedekatan manusia dengan alam. Lebih dari sekadar lahan, 

kebun adalah ruang hidup yang mencerminkan hubungan harmonis antara manusia dan 

Bumi (Kebun 2024). Ada pun pendapat menurut Evizal mengenai perkebunan yaitu, 

Perkebunan adalah bentuk usaha di bidang pertanian yang tidak hanya berfokus pada 

menanam tanaman tertentu, tetapi juga mengolah hasilnya menjadi sesuatu yang bernilai 

dan bermanfaat. Dari tanah yang ditanami dengan penuh perhatian, hasil perkebunan 

diproses hingga menjadi bahan baku, setengah jadi, atau bahkan produk siap pakai yang 

bisa digunakan oleh masyarakat. Ini adalah perjalanan panjang dari alam ke tangan 

konsumen, yang melibatkan kerja keras, pengetahuan, dan kepedulian terhadap lingkungan 

dan kehidupan bersama (Evizal 2014:1). 

Sehingga pada akhirnya, pengelolaan dan perkebunan bukan hanya soal teknik atau 

hitungan ekonomi, tetapi tentang bagaimana manusia merawat tanah tempat manusia 

berpijak. Pengelolaan yang bijak membuat perkebunan tidak sekadar menghasilkan panen, 



111 

melainkan juga membuka jalan bagi kehidupan yang lebih sejahtera, adil, dan lestari. Dari 

tanah yang diolah dengan penuh perhatian, tumbuh harapan baru bagi masyarakat, 

lingkungan, dan generasi mendatang. Karena itu, cara manusia mengelola perkebunan hari 

ini akan menjadi cermin masa depan, apakah manusia itu sendiri hanya mengambil dari 

Bumi, atau juga menjaga dan mengembalikannya dengan kasih dan tanggung jawab. 

 

Pengelolaan Perkebunan di Modoinding  

Penglolaan lahan perkebunan yakni tanah yang dilakukan oleh masyarakat 

modoinding dalam hal ini petani, semakin meningkat setiap tahun. Para petani di 

modoinding mengelola perkebunan karena sering mendapatkan hasil panen yang baik. Ada 

beberapa cara yang mereka gunakan untuk mengelola perkebunan khususnya dalam 

pengelolaan tanah yang akan ditanami sayuran, contohnya adalah memberikan pupuk 

organik terhadap tanah yang hendak ditanami sayuran, atau memcampurkan tanah dengan 

memberikan sekam atau sisa padi yang telah dibakar. Ketika tanah tersebut sudah ditanami 

sebuah tanaman dalam hal ini sayuran. Untuk mempercepat proses pertumbuhan, maka 

para pengelola perkebunan yaitu petani memberikan bahan kimia yakni pupuk anorganik 

dan juga cairan pestisida, pupuk kimia yang diberikan para petani ke tanah yaitu seperti, 

Urea (Mengandung Nitrogen kadar 45-56 persen), NPK Phonska (Mengandung Nitrogen 

N 15 persen, Fosfat P205 15 persen. Kalium K20 10 persen, Belerang 10 persen), KCL 

(Kalsium K20 53-58 persen sebagai kalium clorida), SP36 (Mengandung asam sulfat dan 

fosfat alam 36 persen) (Tambunan 2023). Para petani sebagai pengelola perkebunan 

memberikan pupuk kimia atau pupuk anorganik dalam rentan waktu 3-4 minggu sekali, 

dengan menggunakan berbagai macam jenis pupuk kimia yang telah dicampur, agar 

supaya tanaman tersebut cepat dalam mencapai proses petumbuhan dan memiliki hasil 

yang maksimal. Sehingga membuat tanah sering sekali menyerap bahan kimia yang 

mengandung unsur hara yang tinggi, mengakibatkan kesuburan dan degradasi terhadap 

tanah yang dikelola tersebut. Berdampak ketika para petani akan mengelolah tanah 

tersebut, mereka harus melakukan pembongkaran kembali terhadap lahan perkebunan atau 

tanah yang hendak ditanami sayuran nantinya, karena kalau tidak demikian hasil dari 

tanaman tersebut tidak akan maksimal, malahan terjadi gagal panen. Dengan demikian, ini 

memberikan tanda bahwa pemakaian bahan kimia terhadap tanah membuat ekosistem dari 

tanah itu sendiri mati dan tidak berfungsi lagi. Kendati demikian para pengelola 

perkebunan tetap memksakan tanah untuk memberikan penghasilan yang baik dengan 

menggunakan pupuk kimia atau pupuk anorganik dalam jangka waktu yang panjang agar 

supaya tidak terjadi gagal panen. Kegagalan terhadap hasil panen sangat berdampak 

negatif, karena permintaan kebutuhan pangan semakin besar, apalagi daya konsumsi 

semakin naik, membuat proses distribusi serta permintaan pasar semakin meningkat 

disetiap tahunnya. Para pengelola perkebunan merasa bahwa hal tersebut sangat 

menunjang perekonomian masyarakat, yang berprofesi petani dan memiliki lahan 

perkebunan. Maka ditengah kenaikkan permintaan bahan pangan untuk mencukupkan 

kebutuhan manusia, para pengelola perkebunan mengambil jalan pintas, yaitu dengan 

mempercepat pertumbuhan agar mendapatkan hasil tanaman yang maksimal lewat pupuk 

anorganik atau pupuk kimia. Dengan hal demikian membuat manusia dengan cepat dan 

mudah mendapatkan pasokan kebutuhan bahan makanan dalam rumah tangga, bahkan juga 

demi lancarnya usaha-usaha penunjang ekonomi manusia itu sendiri.  

 

Manfaat dan Dampak Pupuk Anorganik Bagi Pengelola Perkebunan di Modoinding 

Berdasarkan hasil wawancara yang didapatkan oleh peneliti, tentu saja 

mendapatkan beragam jawaban antara narasumber satu dan narasumber lainnya, walaupun 

juga peneliti mendapati kemiripan dari setiap jawaban para narasumber. Dimana mereka 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

112 

mengatakan bahwa manfaat penggunaan pupuk kimia adalah mempercepat proses 

pertumbuhan tanaman (Julius Marentek dan Jemi Marentek 2025). ada juga yang 

mengatakan bahwa pupuk anorganik atau pupuk kimia dapat memaksimalkan hasil dari 

tanaman (Mexel Jenli, Benny Pangkey, dan Aldi 2025). Ada juga yang berpendapat bahwa 

Pupuk Anorganik atau pupuk kimia lebih banyak kegunaanya daripada pupuk organik 

(Jane Willem dkk. 2025). Tetapi tidak hanya manfaat yang sering mereka dapati karena 

mereka mengatakan bahwa penggunaan pupuk anorganik tidak hanya menghasilkan 

manfaatnya namun memiliki dampak yang akan membuat kerugian besar pada petani yang 

mengelola perkebunan (Mexel Jenli 2025). Sebab harusnya cara menggunakan pupuk 

kimia hanya diletakan pada tanah dekat dengan tanaman, jika pupuk anorganik atau pupuk 

kimia terkontaminasi langsung dengan tanaman tersebut  maka akan menyebabkan 

kerusakan parah hingga terjadi pembusukan pada tanaman yang hendak diberikan pupuk 

anorganik itu (Jane Willem dan Julius Marentek 2025). Ada juga mengatakan bahwa 

dampak buruk lainnya dari pupuk anorganik adalah kasalahan pencampuran fungsi pupuk 

kimia atau pupuk anorganik, sehingga dapat menyebabkan gagal panen (Benny Pangkey 

dan Aldi 2025). Yang terakhir mengatakan bahwa dampak dari pupuk anorganik 

berlebihan membuat tanah dan tanaman bergantung pada pupuk anorganik itu, sedangkan 

harga jual pupuk anorganik atau pupuk kimia sangatlah mahal menyusahkan petani dalam 

proses pembelian pupuk anorganik (Martina Dende 2025). Maka lewat wawancara yang 

telah dilakukan, dapat di analisa bahwa pupuk anorganik atau pupuk kimia bukan hanya 

bermanfaat untuk mempercepat dan memaksimalkan tanaman, tetapi juga dapat secara 

langsung merusak tanaman yang di kelola pada lahan perkebunan, dan harga jual pupuk 

semakin mahal. Jadi dampak dari penggunaan pupuk anorganik itu sendiri bukan hanya 

berlaku pada kerusakan tanah dan ekosistem. Tetapi juga dapat merugikan manusia yang 

mengelola perkebunan itu sendiri. 

 

Analisis Data 

Berdasarkan data yang dipeoleh lewat kajian terhadap Prinsip Deep Ecology yang 

dikemukakan Arne Naess, filosofi yang lahir dari kesadaran sederhana namun mendalam. 

Bumi ini tidak hanya dihuni manusia, dan kehidupan bukan sekadar tentang manusia saja 

tetapi banyak makhluk hidup lainnya juga. Semua makhluk dalam hal ini manusia, hewan, 

tumbuhan, bahkan tanah dan air memiliki nilai pada dirinya sendiri. Nilai ini tidak diukur 

dari seberapa bermanfaat mereka bagi manusia, tetapi karena keberadaan mereka sendiri 

harusnya layak dihargai. Cara pandang ini mengajak semua orang untuk melihat alam 

sebagai saudara, bukan sebagai hal yang bisa diambil sesuka hati dan dipelakukan 

seenaknya. Namun, di dunia yang penuh dengan kebutuhan dan persaingan, pandangan 

seperti ini sering dianggap terlalu indah untuk jadi kenyataan. Beberapa orang, seperti 

Jonathan Bate, mempertanyakan batas antara “alam murni” dan “alam buatan” karena 

manusia dan segala ciptaannya, termasuk industri sebenarnya juga bagian dari alam itu 

sendiri. Begitu juga dengan Al Gore, ia pun mengingatkan bahwa menjaga Bumi tidak 

berarti mengurangi jumlah manusia atau menganggap manusia sebagai penyakit, 

melainkan mengubah cara hidup agar bisa menjadi bagian dari solusi, bukan sumber 

masalah. 

Disinilah ajaran iman memberi warna baru. Dalam terang Missio Dei, Bumi dan 

segala isinya adalah milik Tuhan. Tugas manusia bukan menguasai tanpa batas, melainkan 

mengusahakan dan memelihara seperti yang diamanatkan dalam Kejadian 2:15. Mazmur 

24:1 bahwa Bumi ini bukan milik manusia, melainkan milik Allah, dan manusia hanya 

diberikan tugas untuk memeliharanya. Pandangan ini sangat sejalan dengan Deep Ecology, 

bahwa manusia tidak lebih tinggi dari ciptaan lain, dan semua orang dipanggil untuk hidup 

berdampingan dalam Bumi yang adalah ciptaan Tuhan. 



113 

Di Modoinding, yang terkenal sebagai dapur Indonesia timur, karena merupakan 

penghasil sayur terbesar di bagian Timur Indonesia, maka prinsip-prinsip ini diuji dalam 

kenyataan. Lahan-lahan perkebunan dan tanah yang menganggur dikelola dengan penuh 

semangat oleh para petani. Mereka menggunakan pupuk organik yang merupakan sisa 

kotoran ternak, bahkan juga menggunakan sekam bakar, tetapi juga mengandalkan pupuk 

kimia seperti urea, NPK, Phonska, KCL, dan SP36 untuk mempercepat pertumbuhan. 

Setiap tiga hingga empat minggu, pemberian pupuk anorganik atau pupuk kimia ini 

diberikan kepada tanaman, demi hasil panen yang cepat dan berkualitas. Mereka 

melakukannya karena permintaan pasar, dan menjadi pendapatan utama dalam keluarga, 

dan petani pun memilih jalan yang paling pasti memberikan hasil yaitu dengan 

ketergantungan menggunakan pupuk anorganik atau pupuk kimia. 

Penggunaan Pupuk anorganik atau Pupuk kimia memang membantu mempercepat 

memenuhi kebutuhan manusia, tetapi tanah punya cara bagaimana ia harus diperhatikan 

tanpa harus berbicara dan bersuara layaknya manusia. Semakin sering diberi pupuk 

anorganik atau pupuk kimia, semakin ia kehilangan kekuatan dan kesuburannya. 

Kehidupan mikroorganisme yang membuat tanah subur perlahan hilang. Tanah menjadi 

bergantung pada pupuk buatan dalam hal ini pupuk kimia, dan sebelum menanam kembali, 

petani harus memulihkan lahan perkebunan mereka dengan tenaga dan biaya tambahan. 

Namun sangat di sayangkan bukannya berhenti atau mengurangi penggunaan pupuk 

anorganik atau pupuk kimia, mereka seakan diam atau acuh terhadap tanah yang 

menunjukkan kelemahan dan fungsinya. Para pengelola tanah malahan terus menambah 

dosis pupuk anorganik atau pupuk kimia, sehingga kandungan bahan kimia semakin 

meningkat, biaya naik, dan tanah semakin lelah. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan para petani, mereka memberikan jawaban-

jawaban atau cerita yang serupa. Mereka tahu pupuk kimia bisa mempercepat pertumbuhan 

dan meningkatkan hasil. Beberapa merasa pupuk ini lebih unggul dibanding pupuk organik 

karena hasilnya cepat terlihat. Tapi banyak juga yang mengaku, salah sedikit saja, 

misalnya pupuk terkontaminasi langsung dengan tanaman hasilnya bisa fatal. Ada yang 

gagal panen karena salah mencampur, ada yang kewalahan karena harga pupuk terus naik 

dan semakin mahal. Ironinya beberapa dari mereka sadar akan dampak buruknya, tetapi di 

perhadapkan dengan kebutuhan hidup sehari-hari, pertimbangan terhadap jangka panjang 

sering kalah. 

Kenyataan ini menunjukkan bahwa masalahnya bukan semata pada keserakahan, 

tetapi juga pada pilihan yang terbatas dan tidak ada lagi pilihan lain selain mencari jalan 

pintas. Tidak ada cukup informasi atau pendampingan tentang cara bertani yang lebih 

ramah lingkungan. Tidak ada program yang secara terstruktur membimbing petani untuk 

melihat dampak jangka panjang dari kebiasaan mereka, atau untuk mencoba alternatif yang 

lebih sehat bagi tanah. 

Inilah kesempatan yang bisa diisi oleh gereja dan komunitas orang beriman. Gereja 

bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga bisa menjadi pusat pembelajaran, di mana iman 

dan kepedulian terhadap Bumi berjalan bersama. Gereja bisa mengajarkan bahwa merawat 

tanah adalah bentuk ketaatan kepada Tuhan, menyediakan contoh nyata lewat kebun, dan 

mendorong pemerintah memberi dukungan bagi petani yang mau beralih ke metode ramah 

lingkungan. 

Tantangan terbesarnya adalah menemukan titik temu antara perut atau kebutuhan 

vital yang harus diisi hari ini dan Bumi yang harus tetap hidup untuk esok hari. Petani 

perlu diyakinkan bahwa menjaga tanah tidak berarti kehilangan penghasilan. Solusinya 

harus nyata, pasar yang menghargai produk organik dengan harga layak, subsidi pupuk 

ramah lingkungan, dan teknologi yang mempermudah peralihan. Melihat kasus yang 

terjadi di Modoinding, memberikan pembelajaran dan penyadaran bagaimana cermin yang 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

114 

memantulkan hubungan manusia dengan Bumi. Di satu sisi, ada kasih dan ketergantungan. 

Di sisi lain, ada luka yang manusia buat sendiri. Deep Ecology menjadi sebuah pengingat 

untuk menghargai semua kehidupan, dan Missio Dei juga mengingatkan bahwa Bumi ini 

adalah titipan. Menggabungkan keduanya bukan hanya mungkin, tetapi perlu. Dengan 

kesadaran, pengetahuan, dan dukungan yang tepat, manusia sebagai pengelola bisa 

mengembalikan tanah yang subur, air yang bersih, dan udara yang segar bukan hanya 

untuk diri sendiri, tetapi untuk semua ciptaan yang ada di Bumi ini yang hidup 

berdampingan bersama dengan manusia sendiri. 

 

Implikasi 

Manusia dan alam merupakan satu kesatuan utuh dalam ciptaan Allah, terhubung 

erat dan saling bergantung untuk saling menopang dan menolong kehidupan masing-

masing (Sarimbangun dan Talumepa 2025:100). Melalui Prinsip Deep Ecology Arne Naess 

Peneliti dan pembaca boleh melihat dan mengetahui bahwa, setiap Makhluk memiliki 

nilainya sendiri, maka sepantasnyalah manusia saling menghargai dan saling menghormati, 

dan manusia harusnya hidup menjadi pemelihara alam ini dengan baik dan dengan kasih, 

oleh karena Tuhan Allah menciptakannya dengan Kasih, maka manusia harus mampu 

hidup perdampingan dengan ciptaan lainnya. Sudah seharusnya manusia, menghargai 

hewan serta tumbuh-tumbuhan karena masing-masing memiliki nilainya, dan sesama 

makhluk pun saling membutuhkan antar satu dengan lainnya dengan tetap berdasar pada 

amanat Tuhan Allah kepada manusia yaitu, menjaga dan melihara Bumi, namun bukan 

berarti bahwa Manusia menjadi pemilik atau lebih besar dan lebih bernilai tinggi dari pada 

ciptaan lainnya, sebab Bumi ini milik Dia Tuhan Allah Sang Pencipta. Sehingga ketika 

manusia menghargai ciptaan lainnya dan tidak hanya mementingkan diri sendiri, Bumi ini 

akan terus terpelihara dan terjaga dari berbagai kerusakan lingkungan termasuk ekosistem 

tanah yang ada. 

Masalah atau krisis lingkungan yang terjadi di Modoinding akibat penggunaan 

pupuk kimia berlebihan menjadi contoh nyata bagaimana keserakahan atau kurangnya 

pengetahuan dapat merusak ekosistem. Kurangnya pengetahuan dan pemahaman, serta 

manfaat dan dampak dari penggunaan pupuk anorganik terhadap pengelola perkebunan, 

sehingga sampai saat ini penggunaan pupuk anorganik atau pupuk kimia masih terus 

berlanjut dan semakin meningkat. Karena tidak adanya sosialisasi atau pemberitahuan 

yang mendalam tentang penggunaan pupuk tersebut, sehingga belum ada seruan untuk 

mengurangi penggunaan pupuk anorganik ini. Tanah yang dulunya subur perlahan 

kehilangan daya dan manfaatnya, membuat air menjadi tercemar, dan keseimbangan 

ekosistem terganggu. Dengan demikian perlu dan harus menjadi bahan refleksi dan 

introspeksi bahwa Bumi yang manusia pijak bukanlah punya manusia itu sendiri, namun 

manusia hanyalah ciptaan yang diberikan wewenang untuk menjaga dan mengelola serta 

memelihara ciptaannya. Jangan sampai karena kemarukan, manusia tidak lagi menjaga dan 

memelihara Bumi ini. Malahan perlahan-lahan merusaknya dengan dalih memenuhi 

kebutuhan hidup manusia, padahal yang diberikan hak hidup bukan hanya manusia saja 

tetapi ada makhluk hidup lainnya yaitu tumbuhan dan hewan. 

Menghadapi hal yang serius ini, maka sangat perlu untuk membuka jendela berpikir 

baru seperti pembuatan pupuk atau prestisida yang lebih ramah lingkungan, contohnya 

seperti pupuk organik dan pupuk nabati, sebagaimana yang telah dijelaskan bahwa pupuk 

organik berasal dari sisa-sisa kotoran hewan atau tumbuhan, sedangkan kalau pupuk atau 

prestisida nabati merupakan pestisida alami yang dibuat dari bahan aktif tumbuh-tumbuhan 

dan berfungsi untuk mengendalikan hama serta penyakit pada tanaman. Berbeda dengan 

pestisida kimia, pestisida ini tidak meninggalkan residu berbahaya bagi tanaman maupun 

lingkungan. Cara pembuatannya pun cukup mudah, menggunakan bahan-bahan yang 



115 

murah dan peralatan sederhana. Karena berasal dari alam, pestisida nabati mudah terurai 

(biodegradable), aman bagi manusia dan hewan ternak, serta menjadi pilihan yang ramah 

lingkungan untuk menjaga kesehatan ekosistem pertanian (Dian Eka Kusumawati dan 

Istiqomah 2022:1). Maka dengan mengoptimalkan penggunaan pupuk organik atau pupuk 

nabati, diharapkan dapat mengurangi penggunaan pupuk anorganik atau bahan kimia 

lainnya. Disamping itu juga dapat dilaksanakan seminar dan pelatihan untuk membuat 

pupuk organik, atau pupuk dan prestisida nabati yang mudah diaplikasikan oleh para 

pengelola perkebunan. Sehingga ketika para petani sudah memahami cara mengelolah 

perkebunan dengan cara yang lebih alami dan ramah lingkungan, dari situlah tanah dan 

ekosistemnya akan terus pulih dan semua Makhluk saling mengasihi dan melindungi. 

Ditengah situasi ini, misiologi memanggil gereja untuk menjadi suara kenabian, 

bersuara bagi Bumi yang terluka dan bagi makhluk hidup yang tidak mampu membela diri. 

Gereja tidak boleh berdiam diri, melainkan harus hadir di tengah masyarakat, memberi 

pengertian dan pemahaman dalam pendidikan ekologis, mendampingi petani, dan 

menunjukkan cara hidup yang menghormati sesama ciptaan. Merawat Bumi adalah wujud 

nyata iman yang hidup. Ini adalah bentuk ibadah yang melampaui tembok gereja, ibadah 

yang dilakukan dengan tangan yang bekerja di tanah, hati yang mencintai alam, dan 

pikiran yang bijak dalam mengelola sumber daya. Dalam rumah Allah, rumah besar yang 

Tuhan Allah ciptakan, manusia dipanggil untuk hidup berdampingan dengan segala 

makhluk, saling menjaga, dan saling menopang. Ketika manusia setia pada mandat ini, 

Misi Allah bukan hanya diberitakan lewat kata-kata, tetapi juga dirasakan lewat udara yang 

bersih, tanah yang subur, air yang jernih, dan kehidupan yang berkelanjutan bagi generasi 

yang akan datang. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan maka peneliti menyimpulkan bahwa, 

kerusakan tanah akibat penggunaan pupuk kimia di lahan perkebunan Modoinding tidak 

hanya menjadi masalah ekologis, tetapi juga mencerminkan adanya ketimpangan antara 

tuntutan dan kebutuhan ekonomi jangka pendek dengan keberlanjutan lingkungan jangka 

panjang. Prinsip Deep Ecology yang dikemukakan oleh Arne Naess, yang menekankan 

nilai intrinsik seluruh ciptaan serta konsep teologis Misi Allah (Missio Dei) yang mengajak 

manusia memelihara Bumi menunjukkan bahwa solusi harus melampaui aspek teknis 

dalam mengelola pertanian, dan harus menyentuh kesadaran moral dan spiritual 

Masyarakat, karena Misi Allah (Missio Dei) bukan hanya sekedar mewartakan 

Keselamatan yang Tuhan anugerahkan untuk manusia saja, melainkan pemeliharaan bagi 

seluruh ciptaan. Bagaimana nilai kehidupan antara manusia dan ciptaan lainnya yang yang 

sama dan setara, menjadi bukti kasih Allah dalam menciptakan bumi dan segala isinya. 

Secara khusus di Modoinding, petani memang memahami sebagian dampak negatif Ketika 

menggunakan pupuk anorganik atau pupuk kimia, namun keterbatasan informasi, tekanan 

permintaan pasar, dan mencukupi kebutuhan hidup membuat mereka tetap bergantung 

pada pupuk anorganik atau pupuk kimia. Hal yang dapat diberikan adalah perlunya 

program terpadu yang melibatkan gereja, pemerintah, dan lembaga pendidikan untuk 

mengedukasi petani tentang praktik pertanian berkelanjutan yang memadukan pupuk 

organik dan pupuk atau prestisida nabati, dengan demikian pengelolaan lahan perkebunan 

dalam hal ini tanah, yang memproduksi tanaman itu sendiri menjadi lebih sehat. 

Pemerintah daerah dapat mendukung dengan menyediakan subsidi pupuk organik atau juga 

pupuk nabati, serta memfasilitasi pelatihan teknologi pertanian modern yang tidak merusak 

ekosistem. Agar pengelolaan Perkebunan tidak hanya menguntungkan bagi manusia saja 

tetapi bagi semua ciptaan Tuhan. Adanya kolaborasi dengan banyak pihak terkait dan 

lewat kesadaran iman yang dihidupkan dalam tindakan nyata, dengan demikian maka 



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025) 

116 

Modoinding harusnya bisa berpeluang besar menjadi contoh daerah yang berhasil menjaga 

produktivitas sekaligus memelihara kelestarian alam bagi generasi mendatang. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Banks, Robert. 2008. God the worker: Journeys into the mind, heart, and imagination of 

God. Wipf and Stock Publishers. 

Barnabas Ohoiwutun. 2020. Posisi dan Peran Manusia dalam Alam. Yogyakarta: 

Kanisius. 

Bertham, Yudhy H., Bambang Gonggo, dan Kartika Utami. 2022. “Peningkatan 

pengetahuan masyarakat dalam pemberian pupuk organik dan anorganik untuk 

produktivitas tanaman.” JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri) 6(4):2961–72. 

Borrong, Robert P. 1999. Etika bumi baru: akses etika dalam pengelolaan lingkungan 

hidup. BPK Gunung Mulia. 

Bosch, David J. 1991. Transformasi Misi Kristen. BPK Gunung Mulia. 

Bradford, George. 1989. “How deep is deep ecology.” Times Change: Ojai, CA. 

De Kuiper, Arie. 2010. Missiologia: ilmu pekabaran Injil. BPK Gunung Mulia. 

Devall, Bill, dan George Sessions. 1985. “Deep ecology.” Technology and values: 

Essential readings 454–59. 

Dian Eka Kusumawati, dan Istiqomah. 2022. Prestisida Nabati Sebagai Pengendali OPT 

(Organinsme Pengganggu Tanaman). Malang: Madza Media. 

Evizal, Rusdi. 2014. Dasar-dasar produksi perkebunan. Graha Ilmu. 

Gore Jr, Albert. 1992. “Earth in the Balance.” 

ISE. 2022. “What Is Deep Ecology in Environmental Ethics?” https://iseethics.org/what-is-

deep-ecology-in-environmental-ethics/. 

Naess, A. 2005. “The Deep Ecology Movement: Some Philosophical Aspects. 

OpenAirPhilosophy.” 

Naess, Arne. 2000. “Deep ecology, deep pockets, and deep problems: A feminist 

ecosocialist analysis.” Beneath the surface: Critical essays in the philosophy of deep 

ecology 59. 

Naess, Arne, dan Gary Snyder. 1995. The deep ecology movement: An introductory 

anthology. Vol. 50. North Atlantic Books. 

Saputra, Muhammad Rizqi. 2024. “Dampak Pupuk Kimia Terhadap Lingkungan Dan 

Alternatifnya Di Industri Perkebunan.” https://www.mertani.co.id/post/dampak-

pupuk-kimia-terhadap-lingkungan-dan-alternatifnya-di-industri-perkebunan. 

Sarimbangun, Ramli, dan Ventje Albert Talumepa. 2025. “Misi Gereja Dalam Krisis 

Ekologi.” Educatio Christi 6(1):88–101. 

Sensus Pertanian 2023 - Badan Pusat Statistik. 2023. 

https://sensus.bps.go.id/main/index/st2023. 

Sessions, George, dan Bill Devall. 1985. Deep ecology. Gibbs M. Smith. 

Tambunan, Yolanda. 2023. “Definisi Pupuk Kimia Beserta Jenis Dan Perbedaannya 

Dengan Pupuk Organik.” https://gokomodo.com/blog/definisi-pupuk-kimia-beserta-

jenis-dan-perbedaannya-dengan-pupuk-organik. 

Terry, George R. 2021. Dasar-Dasar Manajemen Edisi Revisi. Bumi Aksara. 

Timo, Ebenhaizer I. Nuban, dan I. Ebenhaizer. 2015. “Polifonik Bukan Monofonik.” 

Tyasmoro, Setyono Yudo, Paramyta Nila Permanasari, dan Akbar Saitama. 2021. 

Teknologi produksi tanaman perkebunan. Universitas Brawijaya Press. 

UU No. 18 Tahun. 2004. http://peraturan.bpk.go.id/Details/40516/uu-no-18-tahun-2004. 

Widodo, Aries Budi, dan Mahagiyani Mahagiyani. 2022. “Analisis kebangkrutan dan 

mitigasi risiko pada perusahaan perkebunan.” Jurnal Pengelolaan Perkebunan (JPP) 

3(1). 


