Missio Ecclesiae

ISSN 2086-5368 (Print)

ISSN 2086-5368 (Online)
https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me
Vol. 14, No. 2, pp. 117-131, 2025

INSTITUT
INJIL
INDONESIA

R
at AR
)
S
707 e w00

Kepemimpinan Transformasional dalam Gereja Oikoumene:
Sebuah Kajian Teologis atas Tantangan Kemajemukan

Alberth Prima Hutagaol
Sekolah Tinggi Teologi REAL, Batam, Indonesia, alberthprime(@gmail.com

INFO ARTIKEL ABSTRAK

Sejarah Artikel: Artikel ini membahas kepemimpinan transformasional dalam gereja
Diterima: 6 September 2025 oikoumene sebagai jawaban atas tantangan kemajemukan doktrin, tradisi
Direvisi: 30 Oktober 2025 liturgi, dan identitas denominasi. Dengan menggunakan pendekatan
Disetujui: 30 Oktober 2025 kualitatif melalui studi pustaka, penelitian ini menganalisis sumber-

Dipublikasi: 31 Oktober 2025  sumber primer berupa Alkitab, dokumen gereja oikoumene, dan literatur
teologi kepemimpinan, serta sumber sekunder dari studi akademik terkait

Kata Kunci: kepemimpinan transformasional dan pluralitas. Analisis isi (content
Kepemimpinan analysis) digunakan untuk menemukan relevansi teologis dan implikasi
transformasional, gereja praktis dari kepemimpinan transformasional dalam konteks oikumenis.
oikumene, kemajemukan. Hasil kajian menunjukkan bahwa model kepemimpinan ini memiliki

landasan teologis yang kuat, selaras dengan teladan Yesus Kristus yang
Keywords: mengedepankan kasih, kerendahan hati, dan rekonsiliasi. Lebih jauh,
transformational leadership, kepemimpinan transformasional terbukti mampu membangun visi
ecumenical church, diversity. profetis, memotivasi komunitas iman, serta memberdayakan umat untuk

mengelola perbedaan secara konstruktif. Implikasi praktisnya, gereja
dituntut untuk mengembangkan paradigma kepemimpinan yang
transformatif dan dialogis, sehingga dapat memperkokoh kesatuan di
tengah keragaman.

ABSTRACT

This article explores transformational leadership within the ecumenical
church as a response to the challenges of doctrinal, liturgical, and
denominational diversity. Employing a qualitative approach through
library research, this study analyzes primary sources including the
Bible, ecumenical church documents, and theological leadership
literature, alongside secondary sources from academic studies on
transformational leadership and pluralism. Content analysis is applied
to identify the theological relevance and practical implications of
transformational leadership in the ecumenical context. The findings
reveal that transformational leadership is theologically grounded,
resonating with the example of Jesus Christ who emphasized love,
humility, and reconciliation. Furthermore, this model of leadership
proves effective in shaping a prophetic vision, inspiring faith
communities, and empowering congregations to constructively manage
diversity. Practically, churches are called to develop a transformative
and dialogical paradigm of leadership in order to strengthen unity amid
diversity.

117


https://jurnal.i3batu.ac.id/index.php/me

Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

PENDAHULUAN

Kemajemukan merupakan realitas fundamental dalam kehidupan gereja, terutama
dalam konteks Indonesia yang dikenal dengan keberagaman denominasi, tradisi liturgi, dan
corak teologi. Dalam lingkup oikoumene, keberagaman ini diharapkan menjadi kekayaan
iman, namun sering kali justru menghadirkan ketegangan dan polarisasi. Silalahi dan
Amtiran menegaskan bahwa “polarisasi dalam Kekristenan di Indonesia muncul karena
perbedaan penafsiran teologi, dinamika politik, dan faktor sosial-budaya yang
kompleks”(Barita Silalahi and Amtiran, 2025). Hal ini memperlihatkan betapa sulitnya
menjaga kesatuan di tengah perbedaan. Gereja oikoumene, yang idealnya menjadi wadah
persatuan, justru kerap terjebak dalam ketegangan antar-denominasi (Solin and
Situmorang, 2025). Karena itu, diperlukan paradigma kepemimpinan yang mampu
menjembatani perbedaan, mengelola kemajemukan, dan mendorong kesatuan tubuh
Kristus. Dalam konteks inilah, kepemimpinan transformasional menjadi relevan untuk
dikaji secara teologis.

Kepemimpinan transformasional merupakan model kepemimpinan yang
menekankan inspirasi, motivasi, dan pemberdayaan. Parhusip, Poluan, dan Dalekes
menyatakan bahwa “kepemimpinan transformasional tidak hanya menggerakkan
organisasi, tetapi juga mengubah pola pikir, sikap, dan orientasi pelayanan umat”
(Parhusip, Poluan, and Tommy Dalekes, 2022). Dalam gereja, pemimpin transformasional
dituntut tidak hanya sebagai administrator, melainkan sebagai teladan rohani yang mampu
mengarahkan umat menuju visi profetis. Hal ini sejalan dengan Ninahuaman yang
menegaskan bahwa “kepemimpinan transformasional dalam gereja menemukan legitimasi
teologisnya dalam prinsip-prinsip kepemimpinan Alkitabiah” (Quispe Ninahuaman, 2023).
Artinya, kepemimpinan ini bukan sekadar adopsi teori sekuler, tetapi selaras dengan
teladan Kristus yang datang untuk melayani, bukan untuk dilayani (bdk. Mat. 20:28). Oleh
sebab itu, dalam konteks oikoumene, kepemimpinan transformasional dapat dipandang
sebagai wujud pelayanan profetis yang mampu mengarahkan gereja pada perubahan dan
kesatuan.

Dalam perspektif teologis, dasar kepemimpinan transformasional dapat ditemukan
dalam doktrin Trinitas. Afaradi menegaskan bahwa “Trinitas merupakan model sempurna
kesatuan, keragaman, dan harmoni yang dapat menjadi paradigma kepemimpinan gereja”
(Afaradi, 2024). Relasi Bapa, Anak, dan Roh Kudus memperlihatkan dinamika
kepemimpinan yang setara, saling menghidupi, dan penuh kasih. Oleh karena itu,
pemimpin gereja yang berparadigma transformasional dipanggil untuk meneladani relasi
ini dengan menciptakan ruang dialog, kolaborasi, dan partisipasi lintas tradisi. Maukar
menambahkan bahwa “transformasi gereja pada abad XXI hanya mungkin terjadi jika
pemimpin mengintegrasikan visi teologis dengan praksis sosial” (Maukar, 2022). Dengan
demikian, kepemimpinan transformasional bukan hanya soal strategi manajerial,
melainkan sarana teologis untuk mewujudkan kesatuan dalam keberagaman, sesuai dengan
doa Yesus agar semua orang percaya menjadi satu (Yoh. 17:21).

Penelitian-penelitian terdahulu telah menekankan pentingnya kepemimpinan dalam
kehidupan gereja. Gultom, Siagian, Gea, dkk. dalam studinya menunjukkan bahwa “model
kepemimpinan sangat menentukan arah, stabilitas, dan pertumbuhan gereja dalam
menghadapi tantangan internal maupun eksternal” (Gultom et al., 2023). Demikian pula
Karsono menegaskan bahwa “kepemimpinan dinamis dalam institusi gereja menuntut
pemimpin untuk adaptif terhadap perubahan zaman” (Karsono, 2022). Namun, kajian yang
secara khusus menghubungkan kepemimpinan transformasional dengan konteks
oikoumene di Indonesia masih jarang ditemukan. Padahal, gereja oikoumene memerlukan
model kepemimpinan yang inklusif untuk mengatasi potensi fragmentasi akibat
kemajemukan. Gap penelitian ini menunjukkan urgensi kajian teologis yang lebih

118



mendalam mengenai kepemimpinan transformasional dalam menghadapi tantangan
keberagaman.

Kepemimpinan transformasional dinilai relevan karena memiliki karakteristik yang
menekankan perubahan, pemberdayaan, dan inklusivitas. Goti menulis bahwa “integrasi
antara kepemimpinan tradisional, transformasional, dan Kristen menghasilkan paradigma
yang lebih komprehensif bagi gereja” (Goti, 2024). Dengan pendekatan demikian,
perbedaan dipandang bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai peluang untuk
memperkaya kesaksian bersama. Sementara itu, Nainggolan dan Tamibaha menegaskan
bahwa “etika kepemimpinan gereja harus menjadi role model keberhasilan organisasi yang
berakar pada nilai-nilai iman” (Nainggolan and Tamibaha, 2023). Dalam hal ini,
kepemimpinan transformasional menekankan integritas spiritual sekaligus kapasitas
intelektual pemimpin dalam mengelola gereja. Marbun juga menambahkan bahwa
“pemimpin transformatif dalam pendidikan Kristen berperan mengarahkan peserta didik
pada perubahan karakter dan iman yang mendalam” (Marbun, 2020). Semua ini
menunjukkan bahwa kepemimpinan transformasional tidak hanya berorientasi pada
efisiensi organisasi, tetapi juga pada transformasi rohani komunitas.

Berdasarkan uraian di atas, artikel ini bertujuan untuk menganalisis kepemimpinan
transformasional dalam perspektif teologis serta menelaah relevansinya bagi gereja
oikoumene di tengah kemajemukan. Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan studi
pustaka yang mencakup kajian Alkitab, dokumen teologi, dan literatur akademik tentang
kepemimpinan. Tujuan utama dari kajian ini adalah menunjukkan bahwa kepemimpinan
transformasional dapat menjadi paradigma teologis yang mengintegrasikan visi profetis
dengan praksis oikoumene. Ninahuaman menegaskan bahwa pemimpin transformasional
sejati adalah mereka yang mampu menghubungkan prinsip kepemimpinan modern dengan
spiritualitas Kristen (Quispe Ninahuaman, 2023). Oleh sebab itu, artikel ini diharapkan
tidak hanya memperkaya wacana teologi kepemimpinan, tetapi juga memberikan
kontribusi praktis bagi kesatuan gereja di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini hadir
sebagai jawaban atas research gap yang ada sekaligus tawaran model kepemimpinan
teologis yang relevan di tengah tantangan kemajemukan.

KAJIAN LITERATUR

Kajian literatur mengenai kepemimpinan transformasional dalam gereja
menunjukkan bahwa sejumlah penelitian sebelumnya telah menekankan peran
kepemimpinan dalam membentuk arah, stabilitas, dan pertumbuhan gereja (Gultom dkk.,
2023; Karsono, 2022). Kajian lain menyoroti pentingnya dimensi visi, inspirasi, dan
motivasi kolektif dalam kepemimpinan transformasional, baik di bidang pendidikan
maupun pelayanan keagamaan (Umiarso, 2018; Aprina dkk., 2025). Dalam konteks
teologis, Ninahuaman (2023) menegaskan keterhubungan kepemimpinan transformasional
dengan prinsip kepemimpinan Alkitabiah, sedangkan Afaradi (2024) menempatkan doktrin
Trinitas sebagai paradigma kesatuan dalam keberagaman. Meski demikian, penelitian yang
secara khusus mengaitkan kepemimpinan transformasional dengan konteks oikoumene di
Indonesia masih jarang dilakukan, padahal isu polarisasi denominasi dan tantangan
kemajemukan menjadi persoalan nyata (Silalahi & Amtiran, 2025). Artikel ini mengisi gap
tersebut dengan menghadirkan analisis teologis dan praktis tentang bagaimana
kepemimpinan transformasional dapat menjadi model yang relevan dan efektif dalam
menjawab persoalan kemajemukan serta memperkokoh kesatuan gereja oikoumene

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research), yang berfokus pada analisis literatur teologis dan akademik mengenai

119



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

kepemimpinan transformasional dalam konteks gereja oikoumene. Sumber data terdiri dari
dua kategori, yaitu sumber primer berupa Alkitab, dokumen resmi oikoumene, serta
literatur teologi kepemimpinan; dan sumber sekunder berupa penelitian akademik
mengenai teori kepemimpinan transformasional, dinamika kemajemukan, dan implikasinya
bagi gereja masa kini. Pemilihan pendekatan ini didasarkan pada pandangan Zed bahwa
penelitian kepustakaan mampu menyusun sintesis baru dari beragam pemikiran
sebelumnya, sehingga hasilnya bersifat kritis dan konstruktif (Zed, 2014). Dengan
demikian, penelitian ini tidak sekadar mendeskripsikan, tetapi juga menafsirkan relevansi
teologis kepemimpinan transformasional bagi tantangan kemajemukan yang dihadapi
gereja oikoumene.

Metode analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) yang
memungkinkan peneliti menemukan pola, makna, dan relevansi teologis dari teks-teks
yang ditelaah. Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap: reduksi data dengan
menyeleksi literatur yang relevan, penyajian data melalui kategorisasi tematik, dan
penarikan kesimpulan yang berorientasi pada implikasi teologis serta praktis bagi gereja.
Krippendorff menegaskan bahwa analisis isi merupakan cara untuk menafsirkan makna
yang tersirat dalam teks secara sistematis, sehingga penelitian ini mampu menghubungkan
prinsip-prinsip teologi Alkitab dengan teori kepemimpinan modern (Krippendorff, 2018).
Dengan pendekatan ini, kajian diharapkan memberikan kontribusi konseptual bagi
pengembangan model kepemimpinan transformasional yang kontekstual dalam
menghadapi realitas kemajemukan gereja oikoumene.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kepemimpinan Transformasional

Kepemimpinan transformasional dipahami sebagai model kepemimpinan yang
mampu membawa perubahan signifikan dalam organisasi dengan menekankan wvisi,
inspirasi, dan motivasi kolektif. Umiarso menyatakan bahwa “dari visi ke realitas,
kepemimpinan transformasional menjadi katalisator budaya organisasi” (Umiarso, 2018).
Hal ini menunjukkan bahwa pemimpin transformasional bukan sekadar pengelola
administrasi, tetapi agen perubahan strategis dalam membentuk arah organisasi. Abolade
menambahkan bahwa gaya kepemimpinan ini relevan bagi gereja karena “mendorong
keterlibatan misi Kristen yang berkelanjutan di komunitas” (Abolade, 2024). Dengan
demikian, definisi kepemimpinan transformasional tidak hanya berhenti pada kemampuan
menginspirasi, tetapi juga berfokus pada transformasi spiritual dan sosial. Collins dkk.,
menegaskan bahwa kepemimpinan transformasional “menghidupkan semangat kolektif
melalui relasi yang inspiratif” (Collins et al., 2020) Perspektif ini selaras dengan konteks
oikoumene, di mana gereja dipanggil tidak sekadar mempertahankan struktur
kelembagaan, melainkan menghadirkan visi bersama yang mempersatukan di tengah
perbedaan denominasi.

Cirt utama kepemimpinan transformasional adalah sifat visioner yang
membangkitkan motivasi kolektif. Aziz, Rachman, & Zamilah menekankan bahwa
“kepemimpinan transformasional membentuk kinerja institusional dengan kekuatan visi
yang jelas dan inspirasi yang konsisten” (Aziz, Rachman, and Zamilah, 2024). Dalam
konteks gereja oikoumene, visi pemimpin harus melampaui sekat denominasi, menuju misi
bersama untuk mewujudkan kesatuan tubuh Kristus. Fauziyah & Maunah menegaskan
bahwa “implementasi kepemimpinan transformasional menuntut kemampuan untuk
menyelaraskan visi pribadi pemimpin dengan kebutuhan komunitas” (Fauziyah and
Maunah, 2022). Umiarso menyebut dimensi ini sebagai penghubung antara visi profetis
dan realitas praksis (Umiarso, 2018). Aprina dkk., menambahkan bahwa kepemimpinan

120



transformasional “menciptakan budaya inspiratif yang menuntun perubahan nyata di
komunitas pendidikan”, yang relevan juga dalam komunitas gereja (Aprina et al. 2025).

Kepemimpinan transformasional dibangun atas empat dimensi pokok: idealized
influence, inspirational motivation, intellectual stimulation, dan individualized
consideration. Shrestha menegaskan bahwa “keempat dimensi ini menjadi kontribusi
fundamental dalam perubahan organisasi” (Shrestha, 2020). Idealized influence
menekankan teladan moral pemimpin, inspirational motivation membangun optimisme
bersama, intellectual stimulation mendorong kreativitas jemaat, dan individualized
consideration menekankan perhatian pada kebutuhan spesifik individu. Mudd-Fegett &
Mudd menyatakan bahwa kombinasi keempat dimensi ini “menciptakan iklim organisasi
yang kondusif untuk transformasi berkelanjutan”(Mudd-Fegett and Mudd, 2024).
Penelitian Yusuf dkk., pada kepemimpinan KH. Yusuf Hasyim menunjukkan bahwa
penerapan dimensi-dimensi ini dapat melestarikan nilai tradisional sambil mengadaptasi
perubahan modern (Yusuf et al., 2024). Bagi gereja oikoumene, empat dimensi ini relevan
dalam menghadapi kemajemukan dengan menekankan teladan, motivasi kolektif,
intelektualitas, dan perhatian personal.

Dalam perspektif teologis, kepemimpinan transformasional bersumber pada
spiritualitas Kristen. Ninahuaman menegaskan bahwa “kepemimpinan transformasional
erat kaitannya dengan kepemimpinan Alkitabiah, khususnya dalam menekankan perubahan
hidup jemaat” (Quispe Ninahuaman, 2023). Yesus Kristus menjadi teladan utama
kepemimpinan transformasional yang penuh kasih, pengorbanan, dan perhatian personal
terhadap murid-murid-Nya. Christian dkk., menggarisbawahi bahwa ‘“kepemimpinan
transformasional Kristen bertumpu pada Kristus yang menginspirasi perubahan melalui
visi ilahi dan kasih yang menembus batas”(Christian et al., 2022). Alessa menambahkan
bahwa kepemimpinan transformasional “memiliki dimensi moral dan spiritual yang
menuntut integritas pemimpin” (Saad Alessa, 2021). Dengan demikian, gereja oikoumene
dapat mengadopsi paradigma ini untuk menumbuhkan kesatuan di tengah kemajemukan,
karena spiritualitas transformasional tidak hanya mengubah individu, tetapi juga
membangun relasi sosial yang harmonis.

Kepemimpinan transformasional terbukti menjadi model kepemimpinan yang
relevan dan teologis bagi gereja oikoumene menghadapi kemajemukan. Definisi dan
prinsip visioner serta inspiratif menjadikannya paradigma yang menggerakkan perubahan
spiritual dan sosial. Keempat dimensi utamanya menyediakan kerangka praktis bagi
pemimpin gereja untuk membangun kesatuan dalam keberagaman. Relevansinya dengan
spiritualitas Kristen menunjukkan keselarasan dengan teladan Yesus Kristus, yang
menekankan kasih, pengorbanan, dan perhatian personal. Dengan demikian,
kepemimpinan transformasional dapat dipandang sebagai model teologis yang menjawab
tantangan pluralitas sekaligus memperkuat identitas dan kesatuan gereja oikoumene di era
global.

Dasar Teologis Kepemimpinan Transformasional

Kepemimpinan transformasional dalam gereja tidak dapat dilepaskan dari teladan
Yesus Kristus yang menampilkan gaya kepemimpinan melayani sekaligus
mentransformasi kehidupan para pengikut-Nya. Injil Yohanes menggambarkan Yesus yang
“menjadi manusia dan diam di antara kita” (Yoh. 1:14), suatu bentuk inkarnasi yang
menunjukkan identifikasi penuh dengan realitas manusia. Ajie menegaskan bahwa
“inkarnasi Kristus merupakan dasar utama bagi gembala sidang dalam mengembangkan
pola kepemimpinan yang transformatif” (Ajie, 2023). Dalam kerendahan hati-Nya, Yesus
rela merendahkan diri, sebagaimana ditegaskan dalam Filipi 2:5-11, di mana Ia
digambarkan sebagai pemimpin yang mengosongkan diri demi keselamatan orang lain.

121



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

Andriani menyebut bahwa “pelayanan Kristus selalu diarahkan untuk mengangkat
manusia, bukan menekan mereka” (Andriani, 2024). Karena itu, Yesus tidak sekadar
memberi teladan moral, tetapi menghadirkan transformasi eksistensial yang mengubah
kehidupan manusia secara menyeluruh. Dalam konteks kepemimpinan gereja oikoumene,
model ini menunjukkan bahwa kepemimpinan sejati harus berakar pada pelayanan yang
rendah hati namun berdampak transformasional.

Dimensi kasih merupakan inti dari kepemimpinan transformasional Kristen. Kasih
agape yang ditunjukkan Yesus menjadi energi moral yang mendorong perubahan,
sebagaimana ditegaskan dalam Yohanes 13:34, “Aku memberikan perintah baru
kepadamu, yaitu supaya kamu saling mengasihi.” Kasse menegaskan bahwa “pelayanan
Yesus yang membasuh kaki murid-murid-Nya merupakan simbol radikal dari kasih yang
memimpin melalui kerendahan hati” (Kasse, 2024). Bulane dkk., juga menekankan bahwa
teladan Yesus “menjadi paradigma bagi semua pemimpin Kristen untuk mengasihi,
mengajar, dan melayani dengan tanpa pamrih” (Bulane et al., 2024). Kasih ini tidak
sekadar emosi, melainkan sebuah praksis yang menghadirkan rekonsiliasi, keadilan, dan
damai sejahtera. Gunawan, Stevanus, & Arifianto menyatakan bahwa ‘“kasih dalam
kepemimpinan transformasional memiliki dimensi transenden, karena bersumber dari
relasi dengan Kristus” (Gunawan, Stevanus, and Arifianto, 2022). Dengan demikian,
pemimpin oikumenis yang mengakar pada prinsip kasih tidak hanya mampu merangkul
perbedaan, tetapi juga membangun solidaritas lintas denominasi sebagai bentuk kesaksian
iman.

Selain kasih, kerendahan hati dan keadilan merupakan pilar penting dari
kepemimpinan transformasional Alkitabiah. Narasi pelayanan Yesus memperlihatkan
kerendahan hati yang aktif, yang tidak pasif, melainkan menjadi strategi spiritual untuk
melawan struktur kuasa yang menindas. Indrajaya & Widianto menegaskan bahwa
“keteladanan Kristus dalam Injil Markus memperlihatkan kepemimpinan yang inklusif dan
penuh kerendahan hati” (Indrajaya and Widianto, 2024). Kerendahan hati ini berjalan
seiring dengan prinsip keadilan, sebagaimana Yesus menghadirkan kabar baik bagi kaum
miskin (Luk. 4:18). Arya & Purba menambahkan bahwa “kepemimpinan Yesus membawa
transformasi sosial dengan mengangkat martabat kaum tertindas” (Arya and Purba, 2024).
Dalam konteks oikumenis, kerendahan hati memungkinkan pemimpin melampaui ego
denominasi, sementara keadilan menegaskan komitmen gereja untuk berdiri bersama
semua umat. Rini, Fernando & Anjaya bahkan menekankan bahwa kepemimpinan
Alkitabiah mampu menjadi “fondasi mitigasi risiko sosial di era digital”(Rini, Fernando,
and Anjaya, 2024). Dengan demikian, kerendahan hati dan keadilan bukan hanya prinsip
moral, tetapi juga dasar praksis untuk menghidupi kepemimpinan transformasional.

Rekonsiliasi merupakan aspek penting dalam kepemimpinan transformasional yang
berbasis teologi oikumenis. Kristus mempersatukan orang Yahudi dan non-Yahudi dalam
satu tubuh (Ef. 2:14-16), sehingga kepemimpinan-Nya menembus sekat sosial, budaya,
dan agama. Nicolaides & Naidoo menegaskan bahwa ‘“kepemimpinan transformatif
Kristen berakar pada visi rekonsiliasi yang mempersatukan keberagaman dalam Kristus
(Nicolaides and Naidoo, 2024). Dalam gereja oikoumene, rekonsiliasi ini menjadi
keharusan, karena kesatuan hanya dapat dicapai melalui pengakuan dan penghormatan
terhadap perbedaan. Maukar menambahkan bahwa “landasan teologis transformasi gereja
di abad XXI terletak pada kemampuan gereja menghadirkan rekonsiliasi di tengah konflik
sosial” (Maukar, 2022). Rekonsiliasi bukan hanya peristiwa spiritual, tetapi juga praksis
sosial yang menumbuhkan dialog, menghapus tembok pemisah, dan menciptakan
solidaritas baru. Sandiki menyoroti bahwa kepemimpinan yang membumi harus “menjadi
sarana perjumpaan yang otentik di tengah perbedaan” (Natalino, 2024). Dengan demikian,

122



kepemimpinan transformasional dalam kerangka oikumenis bertugas membangun
jembatan persaudaraan yang mengakar pada rekonsiliasi Kristus.

Kepemimpinan transformasional Kristen menemukan puncak signifikansinya dalam
teologi oikumenis yang menekankan persatuan dalam keberagaman. Christian dkk.,
menegaskan bahwa “kepemimpinan transformasional Kristen bertumpu pada Kristus yang
menginspirasi perubahan melalui visi ilahi dan kasih yang menembus batas” (Christian et
al., 2022). Model kepemimpinan ini relevan untuk gereja oikoumene yang menghadapi
fragmentasi denominasi, karena menekankan bahwa persatuan bukanlah keseragaman,
melainkan harmoni dalam perbedaan. Zai & Zega menyebut bahwa “model kepemimpinan
Yesus adalah kepemimpinan yang transformatif karena membawa umat pada kesatuan misi
Allah.” Dalam perspektif teologis, persatuan dalam keberagaman merupakan cerminan doa
Yesus dalam Yohanes 17:21, “supaya mereka semua menjadi satu” (Zai and Zega, 2023).
Goti menambahkan bahwa kepemimpinan transformatif “menyatukan prinsip tradisional
dan Kristen untuk menghadirkan harmoni organisasi” (Goti, 2024). Karena itu, dasar
teologis kepemimpinan transformasional bukan hanya mengubah individu atau komunitas,
tetapi juga menyatukan gereja-gereja dalam satu kesaksian iman, sehingga gereja
oikoumene mampu memberi jawaban yang relevan bagi dunia yang plural.

Kepemimpinan transformasional dalam perspektif teologis berakar pada teladan
Yesus Kristus yang memimpin melalui kasih, kerendahan hati, dan pengorbanan diri.
Prinsip Alkitabiah yang melandasinya menegaskan pentingnya keadilan, rekonsiliasi, dan
persatuan dalam keberagaman sebagai ciri khas gereja yang oikumenis. Dengan demikian,
kepemimpinan transformasional bukan hanya konsep manajerial, tetapi sebuah panggilan
rohani yang menuntun gereja untuk menjadi agen transformasi sosial dan spiritual.
Hubungan erat antara teologi kepemimpinan dan praksis oikumenis menegaskan bahwa
kepemimpinan sejati harus membangun kesatuan tanpa menghapus perbedaan. Oleh sebab
itu, kepemimpinan transformasional menjadi jalan strategis bagi gereja oikoumene untuk
menghadapi tantangan kemajemukan dengan sikap yang inklusif, visioner, dan
berlandaskan iman kepada Kristus.

Tantangan Kemajemukan dalam Gereja Oikoumene

Kemajemukan dalam gereja oikoumene sering kali tampak dalam perbedaan
doktrin, tradisi, dan praktik liturgi yang diwariskan dari sejarah panjang denominasi
Kristen. Setiap tradisi memiliki penekanan teologis yang berbeda, misalnya dalam hal
sakramen, pneumatologi, maupun otoritas Kitab Suci, yang bisa menjadi titik kekayaan
sekaligus tantangan. Anderson menekankan bahwa liturgi dapat menjadi sarana pemersatu,
tetapi “diverse liturgical practices often carry embedded theological assumptions that
create barriers for ecumenical cooperation” (Anderson, 2024). Perbedaan liturgi antara
Gereja Katolik, Ortodoks, dan Protestan sering menimbulkan pertanyaan mengenai siapa
yang berhak memimpin ibadah bersama atau bagaimana bentuk perjamuan ekaristi dapat
diterima secara lintas denominasi. Kruger dan de Klerk bahkan mencatat bahwa “distorted
memories of liturgical history shape the suspicion among denominations” (Kruger and de
Klerk, 2023). Dalam konteks ini, liturgi yang seharusnya menjadi ruang perjumpaan iman
justru kerap berubah menjadi dinding pemisah. Oleh karena itu, gereja oikoumene dituntut
untuk mengembangkan perspektif baru, yaitu memahami liturgi sebagai medium kesaksian
bersama, bukan sekadar identitas eksklusif.

Selain perbedaan doktrin dan liturgi, salah satu tantangan besar dalam gerakan
oikumenis adalah potensi konflik identitas denominasi dan budaya. Identitas denominasi
sering melekat kuat pada sejarah, teologi, bahkan memori kolektif umat, sehingga
perjumpaan antar gereja kadang memunculkan rasa curiga atau kompetisi. Tsys
menegaskan bahwa “the problem of denominational identity remains a major obstacle in

123



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

modern Protestantism”(Tsys, 2024), karena setiap denominasi cenderung mempertahankan
keunikan dan klaim kebenaran teologisnya. Di Indonesia, Silalahi dan Amtiran menyoroti
adanya polarisasi kekristenan yang dipengaruhi oleh faktor budaya dan politik, sehingga
perbedaan denominasi tidak hanya teologis tetapi juga terkait dengan identitas sosial
(Barita Silalahi and Amtiran, 2025). Nagel menambahkan bahwa “cultural and
confessional diversity, when not managed properly, threatens the very unity of the
institutional churches” (Nagel, 2024). Artinya, perbedaan yang seharusnya menjadi
kekayaan justru bisa berubah menjadi potensi konflik identitas. Tantangan inilah yang
mengharuskan gereja oikoumene mengembangkan pemahaman bahwa identitas sejati
bukan pada denominasi, melainkan pada Kristus sebagai pusat iman.

Kemajemukan dalam gereja oikoumene tidak hanya terbatas pada perbedaan
internal, tetapi juga dipengaruhi oleh tantangan eksternal berupa sekularisasi dan polarisasi
masyarakat modern. Oberdorfer menggarisbawahi bahwa “Christianity must navigate its
identity amidst the pressures of secular society” (Oberdorfer, 2022), di mana gereja
dituntut untuk tetap relevan di tengah dunia yang semakin plural dan sekuler. Dalam situasi
ini, fragmentasi gereja justru semakin memperlemah kesaksian bersama. Barreto Jr.
menekankan pentingnya perspektif dekolonial dalam menghadapi perpecahan, dengan
menulis: “unity and reconciliation cannot ignore the colonial wounds that shaped
Christian identities” (Barreto Jr., 2022). Hal ini menunjukkan bahwa sejarah kolonial dan
politik turut memengaruhi wajah kemajemukan gereja. Koy dalam laporan ekumene
terbaru juga menyoroti bahwa isu-isu global seperti migrasi, perubahan iklim, dan
ketidakadilan sosial memperlihatkan kebutuhan akan suara gereja yang lebih bersatu (Koy,
2024). Dengan demikian, kemajemukan dalam konteks gereja oikoumene tidak bisa
dilepaskan dari dinamika sosial yang lebih luas, sehingga tantangan internal dan eksternal
harus direspons secara integratif.

Dalam menghadapi kemajemukan, gereja oikoumene membutuhkan dialog yang
jujur, toleransi yang mendalam, dan upaya rekonsiliasi yang terus-menerus. Rodriguez
menyatakan bahwa “el didlogo ecuménico no es un lujo, sino una necesidad para la mision
de la Iglesia” (Somavilla Rodriguez, 2024). menegaskan bahwa dialog bukan sekadar opsi
tetapi esensi dari keberadaan gereja yang misioner. Klaiber juga menulis, “the churches
owe the message of reconciliation to a divided world” (Klaiber, 2022), menegaskan bahwa
misi rekonsiliasi adalah utang moral gereja kepada dunia. Agasta dkk. dalam konteks
Indonesia menunjukkan bahwa dialog antar denominasi dapat diperkaya dengan kearifan
lokal, misalnya melalui ritual Ma’bua Kalebu yang dimaknai dengan doa Yesus dalam
Yohanes 17:21 (Agasta et al., 2024). Hal ini membuktikan bahwa dialog oikumenis tidak
hanya bersifat doktrinal, tetapi juga kontekstual, memanfaatkan budaya lokal sebagai
jembatan persaudaraan. Dengan demikian, dialog dan rekonsiliasi harus dipandang sebagai
disiplin rohani sekaligus strategi praktis untuk menjaga kesatuan dalam keberagaman.

Menghadapi realitas kemajemukan, teologi oikumenis harus bergerak dari sekadar
toleransi menuju kolaborasi yang berakar pada iman kepada Kristus. Waldron dalam
ulasan bukunya menekankan bahwa “unity must be practiced, not merely proclaimed”
(Waldron, 2023). artinya kesatuan harus diwujudkan dalam praksis nyata, bukan hanya
retorika. Parmentier juga menegaskan pentingnya universalisme gereja dengan menulis,
“the catholicity of the churches lies in their ability to embrace all nations” (Parmentier,
2024). Gereja oikoumene harus menjadi wadah di mana perbedaan tidak menimbulkan
perpecahan, melainkan menjadi kekuatan untuk bersaksi bersama. Erickson mencontohkan
bagaimana dialog Ortodoks Timur dan Oriental menunjukkan bahwa rekonsiliasi mungkin
tercapai jika ada kesediaan untuk melampaui luka sejarah (Erickson, 2022). Oleh karena
itu, tantangan kemajemukan harus dipandang bukan sebagai ancaman, melainkan peluang

124



untuk memperdalam iman, memperluas pelayanan, dan menghadirkan kesaksian yang
lebih autentik di tengah dunia yang haus akan perdamaian dan keadilan.

Kesimpulannya, kemajemukan dalam gereja oikoumene merupakan realitas yang
tidak bisa dihindari, baik melalui perbedaan doktrin, liturgi, maupun identitas denominasi
dan budaya. Tantangan ini semakin kompleks dengan hadirnya pengaruh sekularisasi,
polarisasi sosial, serta warisan sejarah kolonial yang membentuk wajah gereja. Namun
demikian, perbedaan tersebut bukanlah semata-mata sumber perpecahan, melainkan dapat
menjadi peluang untuk memperkaya iman dan memperluas kesaksian gereja apabila
dikelola dengan semangat dialog, toleransi, dan rekonsiliasi. Kesatuan sejati tidak berhenti
pada retorika, tetapi harus diwujudkan dalam praksis nyata yang berakar pada Kristus.
Dengan demikian, arah teologi oikumenis ke depan harus menempatkan kemajemukan
sebagai modal spiritual dan misiologis, agar gereja mampu menghadirkan kesaksian yang
lebih autentik, relevan, dan berdampak bagi dunia yang rindu akan perdamaian serta
keadilan.

Kepemimpinan Transformasional sebagai Jawaban atas Kemajemukan

Kepemimpinan transformasional dalam konteks gereja oikoumene memiliki
kekuatan untuk membentuk visi bersama yang mampu melampaui sekat-sekat denominasi
dan budaya. Visi ini tidak sekadar berupa cita-cita institusional, tetapi menyatukan seluruh
jemaat dalam tujuan misi yang berakar pada Kristus. Abolade menegaskan bahwa
“transformational leadership inspires a sustainable Christian mission engagement”,
menunjukkan bahwa visi bersama bukan hanya konsep, tetapi energi spiritual yang
menyalakan semangat misi lintas perbedaan (Abolade, 2024). Ince menambahkan bahwa
pemimpin transformasional harus mampu menciptakan “inclusive organizational culture
where diversity becomes a resource rather than a challenge” (Ince, 2022). Dalam konteks
pluralitas Indonesia, visi bersama harus berakar pada panggilan teologis, bukan pada
kepentingan denominasi semata. Christian dkk. juga menyoroti bahwa kepemimpinan
Kristen yang transformasional adalah panggilan untuk “empower believers to live beyond
denominational boundaries” (Christian et al., 2022). Dengan demikian, visi bersama yang
ditawarkan pemimpin transformasional berfungsi sebagai pusat gravitasi spiritual yang
mempersatukan umat Tuhan dalam kemajemukan, meneguhkan bahwa kesatuan dalam
Kristus lebih tinggi daripada segala perbedaan.

Selain membentuk visi, kepemimpinan transformasional juga mendorong
partisipasi inklusif agar setiap individu merasa dihargai dalam keberagaman. Partisipasi
yang inklusif berarti membuka ruang bagi suara yang berbeda, memberi kesempatan
kepada berbagai kelompok denominasi, etnis, dan generasi untuk terlibat aktif dalam
kehidupan gereja. Husnurijal dkk. menekankan bahwa “transformational leadership
improves working relations when inclusivity and shared values are prioritized” (Husnurijal
et al., 2024). Suprapto dkk. dalam penelitian tentang pendidikan multikultural
menunjukkan bahwa kepemimpinan transformasional memiliki dampak signifikan dalam
membangun toleransi dan penghargaan antar perbedaan: “kepemimpinan transformasional
kepala sekolah berpengaruh nyata terhadap pembentukan nilai multikultural” (Suprapto et
al., 2024). Dalam kerangka teologis, Seran menekankan bahwa Yesus sendiri menunjukkan
teladan kepemimpinan transformasional yang toleran, karena ‘“kepemimpinan-Nya
mengatasi sekat sosial dan agama pada zamannya” (Seran, 2024). Hal ini mengajarkan
bahwa pemimpin oikumenis dipanggil untuk menghidupi spiritualitas partisipatif, di mana
perbedaan justru memperkuat kohesi komunitas, bukan memecah-belahnya.

Kepemimpinan transformasional juga berperan penting dalam menginspirasi
kolaborasi lintas denominasi dan budaya sebagai wujud nyata persatuan gereja. Kolaborasi
ini mencakup kerja sama dalam pelayanan sosial, pendidikan, hingga advokasi keadilan

125



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

dan perdamaian. Mudd-Fegett & Mudd menyatakan bahwa “fransformational leaders
cultivate collaboration by appealing to shared identity and common goals” (Mudd-Fegett
and Mudd, 2024). Sagal-Alvear dkk., juga menguatkan dengan temuan bahwa
“transformational leadership facilitates community development by breaking down
barriers between diverse groups”(Sagal-Alvear, Cisneros-Quintanilla, and Ortega-Castro,
2024). Dalam konteks Indonesia, Parhusip dkk. menekankan bahwa kepemimpinan
transformatif gereja masa kini harus “mengarahkan umat untuk bekerja bersama lintas
denominasi sebagai kesaksian nyata Injil” (Parhusip et al., 2022). Teologisnya, kolaborasi
lintas perbedaan merefleksikan doa Yesus dalam Yohanes 17:21 agar semua orang percaya
menjadi satu. Dengan demikian, pemimpin transformasional tidak hanya menginspirasi
jemaat untuk bersatu, tetapi juga membimbing mereka agar bersama-sama melayani dunia
dalam kasih Kristus yang melampaui sekat denominasi dan budaya.

Dalam masyarakat yang penuh konflik identitas dan polarisasi, kepemimpinan
transformasional berfungsi mendorong gereja menjadi agen rekonsiliasi. Ruagadi dkk.
dalam studi pascakonflik Poso menunjukkan bahwa harmoni sosial hanya dapat tercapai
jika ada kepemimpinan yang mampu “mediate differences and promote reconciliation
through shared values” (Ruagadi et al., 2024). Anandani & Aslami menambahkan bahwa
pemimpin transformasional sangat efektif “in facing the challenges of organizational
change by focusing on people and relationships” (Anandani and Aslami, 2023). Hal ini
relevan dengan konteks gereja oikoumene, di mana perbedaan identitas teologis dan
kultural dapat dikelola melalui pendekatan rekonsiliatif. Ninahuaman menghubungkan
kepemimpinan transformasional dengan kepemimpinan Alkitabiah, bahwa “biblical
leadership calls believers to reconciliation and unity in Christ” (Quispe Ninahuaman,
2023). Dengan demikian, pemimpin transformasional dalam gereja oikoumene dipanggil
untuk tidak hanya mengatur organisasi, melainkan menjadi duta Kristus yang membawa
damai, menghadirkan kesatuan di tengah kemajemukan, serta menjadikan gereja agen
rekonsiliasi bagi masyarakat plural.

Secara keseluruhan, kepemimpinan transformasional terbukti sebagai paradigma
yang relevan dan efektif dalam menjawab tantangan kemajemukan dalam gereja
oikoumene maupun masyarakat luas. Prinsip-prinsip utama seperti pembentukan visi
bersama, partisipasi inklusif, kolaborasi lintas denominasi, dan rekonsiliasi sosial menjadi
fondasi penting dalam menghadirkan kesaksian yang autentik. Thomas menekankan bahwa
“the importance of transformational leadership lies in its ability to create long-lasting
impact by inspiring change” (Thomas, 2024). Goti memperkaya perspektif ini dengan
mengingatkan bahwa kepemimpinan transformasional Kristen tidak hanya berbicara
tentang strategi organisasi, tetapi juga “blends biblical values with leadership principles to
transform communities” (Goti 2024). Dengan demikian, arah teologi kepemimpinan
oikumenis ke depan harus menjadikan kepemimpinan transformasional sebagai model
dasar, agar gereja tidak hanya mampu menjaga kesatuan internal tetapi juga berperan aktif
dalam membangun harmoni sosial di tengah dunia yang majemuk.

Dengan demikian, kepemimpinan transformasional menjadi model yang relevan
bagi gereja oikoumene dalam menghadapi kemajemukan. Melalui visi bersama, partisipasi
inklusif, kolaborasi lintas denominasi, dan peran sebagai agen rekonsiliasi, gereja dapat
menjaga kesatuan tanpa meniadakan perbedaan. Kepemimpinan ini bukan hanya strategi
organisasi, tetapi wujud panggilan teologis untuk menghadirkan kesaksian Kristus di
tengah masyarakat plural. Dengan demikian, kepemimpinan transformasional memberi
arah praktis dan teologis agar gereja mampu menjadi terang dan pembawa damai bagi
dunia.

126



SIMPULAN

Kepemimpinan transformasional memiliki dasar teologis yang kokoh karena
berakar pada teladan Yesus Kristus yang memimpin dengan kasih, kerendahan hati, dan
pengorbanan diri. Model ini sejalan dengan prinsip Alkitabiah tentang keadilan,
rekonsiliasi, dan kesatuan dalam keberagaman, sehingga sangat relevan bagi konteks
gereja oikoumene. Melalui visi profetis, inspirasi rohani, serta pemberdayaan umat,
kepemimpinan transformasional mampu menjawab tantangan kemajemukan gereja yang
seringkali memunculkan ketegangan doktrinal, perbedaan tradisi liturgi, maupun konflik
identitas denominasi dan budaya. Dengan paradigma ini, perbedaan tidak dipandang
sebagai sumber perpecahan, melainkan sebagai peluang untuk memperkaya kesaksian
iman dan menghadirkan persatuan yang berakar pada Kristus.

Implikasi praktis dari kajian ini menegaskan bahwa gereja perlu mengembangkan
paradigma kepemimpinan yang tidak hanya administratif, melainkan transformatif dan
dialogis, yang mampu menumbuhkan budaya kolaborasi lintas denominasi. Gereja
oikoumene dipanggil untuk mempraktikkan kesatuan, bukan sekadar mengklaimnya,
melalui dialog, rekonsiliasi, serta praksis pelayanan yang kontekstual. Dengan demikian,
kepemimpinan transformasional dapat menjadi sarana strategis untuk memperkuat
kesaksian gereja di tengah dunia yang plural. Rekomendasi penelitian ke depan adalah
melakukan kajian empiris mengenai penerapan model kepemimpinan ini di lembaga gereja
oikoumene tertentu, sehingga dapat memperlihatkan dampak nyata terhadap pertumbuhan
iman, solidaritas, dan relevansi misi gereja di masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Abolade, Gabriel Oluwaseyi. 2024. “Transformational Leadership Approach for
Sustainable Christian Mission Engagement in the Community.” Edumania-An
International Multidisciplinary Journal 02(02):60—74. doi: 10.59231/edumania/9038.

Afaradi, Asep. 2024. “Prinsip Kesatuan, Keragaman, Dan Harmoni Dalam Kepemimpinan
Trinitarian.” VISIO DEI:Jurnal Teologi Kristen 6(2):145-56. doi:
10.35909/visiodei.v6i2.536.

Agasta, Ferialdi, Lucky Ardano, Wingki Wingki, and Filadelvia Panandu. 2024. “Misi
Oikumenis: Mendialogkan Kearifan Lokal Ma’bua Kalebu Dengan Yohanes 17: 21
Dalam Relasi Antar Denominasi Gereja Di Seko Lemo.” CARAKA: Jurnal Teologi
Biblika Dan Praktika 5(1):1-14. doi: 10.46348/car.v5i1.242.

Ajie, Stefanus Yulli Sapto. 2023. “Inkarnasi Sebagai Dasar Pengembangan Kepemimpinan
Gembala Sidang Berdasarkan Yohanes 1:14 Dan Filipi 2:5-11.” Veritas Lux Mea
(Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen) 5(1):65-77. doi: 10.59177/veritas.v5i11.203.

Anandani, Thalia, and Nuri Aslami. 2023. “The Role of Transformational Leadership in
Facing the Challenges of Organizational Change.” Jurnal Fokus Manajemen 3(1).
doi: 10.37676/jfm.v311.4007.

Anderson, E. Byron (Ron). 2024. “‘Together Met, Together Bound’: Liturgy and
Ecumenism.” Studia Liturgica 54(1):6-20. doi: 10.1177/00393207231225978.

Andriani, Neneng. 2024. “Kepemimpinan Yang Melayani Menurut Teladan Kristus
[Servant Leadership According to Christ’s Example].” Diligentia: Journal of
Theology and Christian Education 6(1):1. doi: 10.19166/dil.v611.7399.

Aprina, Astia, Husnurijal, Lia Eliana, Indah Rahmawati, Maya Eliana, Dwi Hastuti, and
Yiyin Bayinah. 2025. “Implementasi Kepemimpinan Transformasional Di SDN
Sukasari Cirebon.” Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 7(1). doi:
10.47467/reslaj.v7i1.5276.

Arya, Desi Mahayani, and Beni Chandra Purba. 2024. “Penerapan Kepemimpinan Yesus
Kristus Dan Transformasi Sosial Di Gereja.” JUITAK: Jurnal Ilmiah Teologi Dan

127



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

Pendidikan Kristen 2(2):51-67. doi: 10.61404/juitak.v2i2.232.

Aziz, Abd, Poppy Rachman, and Ainun Zamilah. 2024. “Inspiring Excellence: How
Transformational Leadership Shapes Institutional Performance in Higher Education.”
Al-Tanzim: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 8(4):1405—18. doi: 10.33650/al-
tanzim.v8i4.9653.

Barita Silalahi, Ian Raja, and Abdon Amtiran. 2025. “Studi Kontekstual Polarisasi
Kekristenan Di Indonesia.” Pietas: Jurnal Studi Agama Dan Lintas Budaya 2(1):70—
84. doi: 10.62282/pj.v2i1.70-84.

Barreto Jr, Raimundo C. 2022. “The Challenge for Christian Unity and Reconciliation
Today from a Decolonial Perspective.” International Review of Mission 111(1):70—
87. doi: 10.1111/irom.12403.

Bulane, Junifer, Angelica Milka Mamangkey, Yesica Tirani Tahulending, and Egga
Pramesti. 2024. “Kepemimpinan Yesus Kristus Sebagai Model Kepemimpinan
Kristen.” JMPK : Jurnal Manajemen Pendidikan Kristen 4(1):33—42. doi:
10.51667/jmpk.v4i1.1904.

Christian, Avi, Lely Natalia, Joni A. Bangun, and Siti Hadijah. 2022. “Toward A Christian
Transformational Leadership.” Manna Rafflesia 9(1):53—64. doi:
10.38091/man_raf.v9il.251.

Collins, Emma, Patricia Owen, John Digan, and Fiona Dunn. 2020. “Applying
Transformational Leadership in Nursing Practice.” Nursing Standard 35(5):59—-66.
doi: 10.7748/ns.2019.e11408.

Erickson, John H. 2022. “From Division to Dialogue and Beyond: The Quest for Eastern
and Oriental Orthodox Unity.” Russian Journal of Church History 3(3):18-31. doi:
10.15829/2686-973X-2022-109.

Fauziyah, Ummiy, and Binti Maunah. 2022. “Implementasi Kepemimpinan
Transformasional Di Lembaga Pendidikan Islam.” JolEM (Journal of Islamic
Education Management) 3(2):82-92. doi: 10.30762/joiem.v3i2.376.

Goti, Matius. 2024a. “A Comprehensive Analysis Blending Traditional, Transformational,
and Christian Leadership Principles.” KINAA: Jurnal Kepemimpinan Kristen Dan
Pemberdayaan Jemaat 5(2):60-78. doi: 10.34307/kinaa.v5i2.168.

Goti, Matius. 2024b. “A Comprehensive Analysis Blending Traditional, Transformational,
and Christian Leadership Principles.” KINAA: Jurnal Kepemimpinan Kristen Dan
Pemberdayaan Jemaat 5(2):60-78. doi: 10.34307/kinaa.v5i2.168.

Gultom, Rogate Artaida Tiarasi, Albiner Siagian, Simion Diparuma Harianja, Ibelala Gea,
Maria Widiastuti, and Liyus Waruwu. 2023. “Analisis Kepemimpinan Dalam Gereja:
Studi Perbandingan Kepemimpinan Gereja Protestan Dan Gereja Pentakostal.”
DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 7(2):955-63. doi:
10.30648/dun.v7i2.1095.

Gunawan, Inge, Kalis Stevanus, and Yonatan Alex Arifianto. 2022. “Kepemimpinan
Kristen Transformasional: Interpretasi 2 Timotius 3:10 Dan Signifikansinya Bagi
Pemimpin Kristen D1 Era Disrupsi.” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan
Kristiani 7(2):567-78. doi: 10.30648/dun.v7i2.979.

Husnurijal, Indah Rahmawati, Nurul Putri, and Efrita Norman. 2024. “Transformational
Leadership as a Strategy to Improve Working Relations in Schools through Islamic
Values.” MES Management Journal 3(3). doi: 10.56709/mesman.v313.552.

Ince, Fatma. 2022. “Transformational Leadership in a Diverse and Inclusive
Organizational Culture.” Pp. 188-201 in Handbook of Research on Promoting an
Inclusive Organizational Culture for Entrepreneurial Sustainability. Hershey, PA:
IGI Global Scientific Publishing.

Indrajaya, Adrian, and Alwi Widianto. 2024. “Teladan Kepemimpinan Yesus Kristus

128



Dalam Narasi Injil Markus Dan Sumbangannya Bagi Kepemimpinan Secara Umum
Dan Dalam Gereja.” TRACK: Jurnal Kepemimpinan Kristen, Teologi, Dan
Entrepreneurship 3(2):90-118. doi: 10.61660/track.v3i2.195.

Karsono, Petit Daeng. 2022. “Kepemimpinan Dinamis Dalam Institusi Gereja.” Kaluteros
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 4(2):47-66. doi: 10.60146/.v4i2.51.

Kasse, Yublina. 2024. “Transformasi Karakter Guru Sebagai Hamba Yang Melayani
Berdasarkan Injil Yohanes 13:1-38.” JURNAL LUXNOS 10(2):214-29. doi:
10.47304/t9fzhb35.

Klaiber, Walter. 2022. “The Ministry of Reconciliation: Why the Churches Owe the
Message of Reconciliation to a Divided World.” Caminhos de Didlogo 10(17):247—
61. doi: 10.7213/cd.al0n17p247-261.

Koy, Dominik. 2024. “Okumenischer Lagebericht 2023: Konfessionsiibergreifende
Themen.” Materialdienst 75(1):53-59. doi: 10.1515/mdki-2024-0009.

Krippendorff, Klaus. 2018. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. Fourth
Edi. Los Angeles, London, New Delhi, Singapore, Washington DC, Melbourne: Sage
Publications., Inc.

Kruger, Ferdinand P., and Barend J. de Klerk. 2023. “Liturgy’s Outlook on the Oikumene
Exposes Distorted Attitudes and Memories of Ecumenism.” Verbum et Ecclesia
44(1). doi: 10.4102/ve.v44i1.2927.

Marbun, Purim. 2020. “Pemimpin Transformatif Dalam Pendidikan Kristen.” MAGNUM
OPUS: Jurnal Teologi Dan Kepemimpinan Kristen 1(2):72—-87. doi:
10.52220/magnum.v1i2.47.

Maukar, Fengky. 2022. “Landasan Teologis Gerakan Transformasi Gereja Di Abad XXI.”
Kaluteros Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 4(2):12-25. doi:
10.60146/.v4i2.44.

Mudd-Fegett, Kimberly, and Helen K. Mudd. 2024. “Transformational Leadership.” Pp.
63—83 in Transformational Learning in Social Work and Human Services Education.
Pennsylvania: IGI Global: Scientific Publishing.

Nagel, Alexander-Kenneth. 2024. “Kulturelle Und Konfessionelle Diversitit Als
Herausforderung Fiir Die Verfassten Kirchen.” Materialdienst 75(3):153-59. doi:
10.1515/mdki-2024-0027.

Nainggolan, Sarman Parhusip, and Ribkah Femmy Tamibaha. 2023. “Etika Kepemimpinan
Dalam Gereja Sebagai Role Model Keberhasilan Menata Organisasi.” EULOGIA:
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 2(2):84-94. doi: 10.62738/ej.v2i2.38.

Natalino, Reza Sandiki. 2024. “Review Book: Kepemimpinan Kristen Yang Membumi.”
TRACK: Jurnal Kepemimpinan Kristen, Teologi, Dan Entrepreneurship 3(2):124-29.
doi: 10.61660/track.v3i2.189.

Nicolaides, A., and G. M. Naidoo. 2024. “Considering Transformative Leadership from a
Christian Vantage Point.” Pharos Journal of Theology 106(1):1-14. doi:
10.46222/pharosjot.106.1.

Oberdorfer, Bernd. 2022. “Das Christentum Und Die Sidkulare Gesellschaft. Hintergriinde
Und Herausforderungen.” Evangelische Theologie 82(1):31-42. doi: 10.14315/evth-
2022-820106.

Parhusip, Sarman, Alvonce Poluan, and Steven Tommy Dalekes. 2022. “Kepemimpinan
Yang Transformatif Terhadap Organisasi Gereja Masa Kini.” Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristen 1(1):29-35. doi: 10.56854/pak.v1il.27.

Parmentier, Elisabeth. 2024. “‘Of All Nations ... ’: For the Catholicity of the Churches.”
The Ecumenical Review 76(3):192-204. doi: 10.1111/erev.12858.

Quispe Ninahuaman, Helbert Sixto. 2023a. “Liderazgo Transformacional y Su Conexién
Con El Liderazgo Biblico.” Revista Estrategias Para El Cumplimiento de La Mision

129



Missio Ecclesiae| Volume 14, Nomor 2, (Oktober, 2025)

20(2):47-61. doi: 10.17162/recm.v20i2.1704.
Quispe Ninahuaman, Helbert Sixto. 2023b. “Liderazgo Transformacional y Su Conexion

Con El Liderazgo Biblico.” Revista Estrategias Para El Cumplimiento de La Mision

20(2):47-61. doi: 10.17162/recm.v20i2.1704.

Rini, Wahju Astjarjo, Andreas Fernando, and Carolina Etnasari Anjaya. 2024.
“Transfigured Leadership: Kepemimpinan Alkitabiah Sebagai Fondasi Mitigasi
Risiko Digital.” Manna Rafflesia 11(1):141-54. doi: 10.38091/man_raf.v11i1.494.

Ruagadi, Henry Anderson, Nursinah Nursinah, Nurfhin [lma Bunga, Joice Noviana
Pelima, and Silvany A. Taariwuan. 2024. “Social Harmony in Plural Society (Study

of Social Integration Post Poso Conflict).” International Journal of Health Sciences

2(2):767-82. doi: 10.59585/1jhs.v212.405.
Saad Alessa, Ghuzayyil. 2021. “The Dimensions of Transformational Leadership and Its

Organizational Effects in Public Universities in Saudi Arabia: A Systematic Review.”

Frontiers in Psychology 12(November):1-16. doi: 10.3389/fpsyg.2021.682092.
Sagal-Alvear, Mario Enrique, Diego Patricio Cisneros-Quintanilla, and Juan Carlos
Ortega-Castro. 2024. “El Rol Del Liderazgo Transformacional Como Herramienta
Para El Desarrollo En La Ciudad de Azogues.” MQORInvestigar 8(2):2833—48. doi:
10.56048/MQR20225.8.2.2024.2833-2848.

Seran, Juliati Elisabeth. 2024. “Kepemimpinan Transformasional Yesus Sebagai Model
Kepemimpinan Toleran Di Indonesia.” PASCA. Jurnal Teologi Dan Pendidikan
Agama Kristen 19(2):164-76. doi: 10.46494/psc.v19i2.276.

Shrestha, Milan. 2020. “Transformational Leadership and Its Dimensions: Contributions in
Organizational Change among Schools.” BSSS Journal of Management X1(1):112-30.

doi: 10.51767/jm1107.
Solin, Ncihur fronika, and Meditatio Situmorang. 2025. “Pengaruh Gerakan Oikumenis

Terhadap Kesatuan Dalam Gereja Multikultural.” Jurnal llmiah Research Student

2(1):10-18. doi: https://doi.org/10.61722/jirs.v2i1.3546.
Somavilla Rodriguez, Enrique. 2024. “Reflexiones Sobre El Didlogo Ecuménico.” Estudio

Agustiniano 59(2-3):553—-68. doi: 10.53111/ea.v59i2-3.1181.
Suprapto, Raden Inton Tyas, Nunuk Hariyati, Utari Dewi, Amrozi Khamidi, and Kaniati
Amalia. 2024. “Pengaruh Kepemimpinan Transformasional Kepala Sekolah Terhadap

Pendidikan Multikultural.” Jurnal Ilmiah Global Education 5(4):1564—77. doi:
10.55681/jige.v5i4.3334.

Thomas, Vinice. 2024. “The Importance of Transformational Leadership.” British Journal
of Healthcare Assistants 18(2):66—71. doi: 10.12968/bjha.2024.18.2.66.

Tsys, Aleksei Vladimirovich. 2024. “The Problem of Denominational Identity of Churches
in Modern Protestantism.” @urocogpus u Kynomypa (6):74-92. doi: 10.7256/2454-
0757.2024.6.70702.

Umiarso. 2018. “Kepemimpinan Transformasional Profetik Dalam Mengembangkan
Pesantren Di Kabupaten Jember.” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 23(1):87-106.

doi: 10.32332/akademika.v23i1.1205.
Waldron, Stephen. 2023. “Whose Church? Which Unity?That We May Be One: Practicing
Unity in a Divided Church.” Reviews in Religion & Theology 30(4):233-38. doi:

10.1111/rirt.14265.
Yusuf, Mochamad Irfan, Agus Maimun, Basri, and Muhammad As’ad. 2024.

“Transformational Leadership of KH. Yusuf Hasyim in Preserving Traditional Islamic
Education at Pesantren Tebuireng.” Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan

Islam 5(4):383-94. doi: 10.31538/munaddhomah.v5i4.1430.
Zai, Vinus, and Junianus Zega. 2023. “The Leadership Model of The Lord Jesus:
Transformative Leaders.” Excelsis Deo: Jurnal Teologi, Misiologi, Dan Pendidikan

130



7(1):57-70. doi: 10.51730/ed.v713.113.
Zed, Mestika. 2014. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia.

131



